EL DESPERTAR DE LA MENTE PARTE 2

LA MENTE REVELADA

Transcripcion

Ingresar en la experiencia humana es penetrar en un gran olvido. El velo de la mente condicionada
oscurece la verdad de quiénes somos realmente, arrojandonos a un mundo de separacion,
limitacién y duda. Entonces, ;quién eres realmente? ;Eres sélo una mente viviendo en un cuerpo,
navegando por la vida, intentando encontrar felicidad y evitando sufrimiento? O tal vez algo
completamente distinto, algo mucho mas profundo, algo eterno. Algo que no se puede explicar
con palabras. Algo que, cuando se realiza, trae verdadera paz y plenitud. Aqui vamos a mirar mas
alla del velo de la mente, mas alla de los pensamientos y las sensaciones, para descubrir la verdad
de lo que realmente somos.

(Entonces, qué es la mente? A lo largo de la historia, esta pregunta se ha formulado innumerables
veces. Desde las primeras investigaciones espirituales y cientificas de la humanidad, la mente
humana se ha conceptualizado y comprendido de diversas formas en las distintas culturas. Los
humanos han utilizado la filosofia, las teorias psicoldgicas y cientificas, asi como métodos de
investigacion directa para penetrar en los secretos de la mente, para descubrir quiénes somos mas
alla de la mente y el cuerpo.

[Tom Das] - Normalmente pensamos que la mente es algo que esta dentro de la cabeza, como el
cerebro, y que tiene que ver con el pensamiento y la cognicidn, pero la mente es mucho mas
profunda. La mente es en realidad dualidad. También es conocida como Maya o Ilusién. También se
conoce como ego.

[Narrador] - En latin, la palabra ego significa simplemente "yo". Cuando el sentido del "yo" se limita
a alguna cosa es maya, ilusion, pero cuando es ilimitado, cuando se despierta como la conciencia
misma, dentro de la cual surgen y desaparecen todos los fendmenos, entonces ya no hay
identificacién con un "yo" separado.

[Rupert Spira] - El verdadero significado de la palabra "yo" es conocimiento infinito, consciencia
infinita. Ese es el Unico "yo" o el Unico Ser que existe. Sin embargo, para la mayoria de nosotros, el
sentido de nuestro yo se ha enredado tanto en el contenido de experiencias, pensamientos,
imagenes, sentimientos, etc., que no nos percibimos como somos esencial y originalmente. Pero
nos conocemos de una manera modificada, mezclada con el contenido de experiencias. Y esta
mezcla del verdadero y Unico "yo" del conocimiento o Conciencia infinitos con el contenido de la
experiencia da lugar a este yo ilusorio que es lo que normalmente se conoce como el ego o el yo
separado.



[Shakti Caterina Maggi] - El ego es una idea muy persistente, muy fuerte, muy sélida, de que somos
una persona, una entidad separada dentro de un cuerpo mente. O a veces pensamos ser sélo un
cuerpo-mente.

[Louise Kay] - El ego es un aspecto de la mente que se forma a una edad temprana, es ese aspecto
gue nos da la sensacién de que soy un yo individual.

[Lisa Natoli] - El ego es literalmente una entidad inventada, no es real y es lo que identificamos
como el cuerpo. Es la parte de la mente que piensa que esta separada.

[Amoda Maa] - El ego es el sentido personal del yo, pero no es el verdadero ser. Es toda una
construccion imaginaria de mi.

[Louise Kay] - No es en ultima instancia lo que soy. En Ultima instancia, lo que soy es lo que es més
profundo y esta presencia subyacente que siempre esta aqui.

La mente dualista esta hecha de dos aspectos fundamentales: el testigo y lo que es percibido. Esta
el fenédmeno del mundo hecho de sensaciones, percepciones y preferencias egoicas, y luego esta la
sensacion de que hay un "yo" que esta separado, presenciando. Despertar es despertar de esta
dualidad, de la division entre testigo y presenciado, entre sujeto y objeto, para darse cuenta de la
conciencia primordial que esta siempre presente.

[Steve Taylor] - Si miras a los niflos pequefios, los niflos pequenos no tienen ego y estadn en un
estado de participacidn. Viven en un estado de regocijo, porque no estan separados del mundo.

[Loch Kelly] - Cuando nacemos somos dependientes y alin no tenemos pensamiento conceptual. A
medida que nos desarrollamos, desarrollamos conceptos y lo que se llama autoconciencia, que es
la capacidad de reflexionar sobre lo que estamos haciendo para ser independientes. Asi que ese
proceso de pensamiento se convierte en esta identidad interna.

La formacién del ego comienza poco después del nacimiento. Empezamos a desarrollar una
identidad personal que acabamos llamando "yo" o "mi". El estadio del espejo en el desarrollo
humano es el momento en el que un nifio se reconoce en un espejo, normalmente alrededor de los
6 a los 18 meses de edad. Y es s6lo una parte de la formacién del ego a través del proceso de
identificacion.

No es que obtengamos nuestro ego al reconocer a un personaje en el espejo. Es parte de un
proceso de socializacion o condicionamiento, a medida que los que nos rodean empiezan a
tratarnos como una persona separada, como un "yo" separado. Aprendemos a identificar un
sentido del "yo" a través de las sensaciones que surgen en el cuerpo, a través de la percepciény la
conceptualizacién de las cosas. La mente divide y separa una cosa de otra, y entonces
desarrollamos preferencias hacia esas cosas. Algunas cosas nos gustan, otras no. Este "yo" se
convierte en nuestra identidad individual, separada y Unica, a medida que avanzamos por la vida. Es
la historia de lo que creemos que somos. Y la conciencia que somos, empieza a creerlo cuando
somos muy jovenes. Cuando somos nifios y crece con nosotros hasta que estamos completamente

convencidos de ser una persona.



A medida que las personas crecen y se acercan a la adolescencia y a la edad adulta, desarrollan un
sentido de separacion, un sentido de ser un "yo" que vive dentro de sus cabezas. Asi se convierten
en egos separados que viven en un estado de carencia, un estado de incompletud, cuyas vidas
estan dominadas por el deseo de acumular cosas para compensar su incompletud. Es la mente la
gue causa todos los problemas. La mente es un poder que crea toda la ilusidn de separacién, toda
la ilusion o apariencia de ser una persona viviendo en un mundo.

[Francis Lucille] - Podriamos verificar experimentalmente que cada vez que sentimos sufrimiento
psicolégico, siempre podemos rastrearlo hasta la creencia de ser esta persona separada, una
entidad separada. No hay excepciones, no excepciones. No estoy hablando del dolor fisico, pero el
sufrimiento psicologico es absolutamente innecesario y se basa en la creencia de ser este cuerpo-
mente separado o aparentemente separado.

Porque somos como fragmentos que se han separado del todo, como piezas de un rompecabezas
gue se han desconectado y separado mucho. Asi que hay una sensacion de "algo falta", "algo no
esta bien". La mente parece un obstaculo insuperable. ;Cémo podemos superar la mente? La

mente parece no tener fin.

Intentar vencer a la mente utilizando la mente crea una lucha interminable. Es como intentar
levantarse uno mismo tirando de sus propias botas. La estructura del ego puede sentirse devastada,
perdida y confusa, sintiendo que la vida no tiene sentido, y mientras esa mente buscadora lucha,
experimentamos lo que San Juan de la Cruz llamé 'La Noche Oscura del Alma'. Esta es una parte
necesaria del proceso de desilusidn. Sélo si abandonamos la busqueda y la falsa identificacion con
el buscador, llegaremos a la unién directa con la vida.

[Amoda Maa] - Me encontraba en un buen momento de mi vida. Habia abandonado en cierto
modo la busqueda espiritual, no porque me hubiera rendido como tal, sino porque realmente no
habia nada mas que buscar. No buscaba iluminacion, no buscaba un despertar. Buscaba paz,
buscaba felicidad y descubri que rendirme a lo que es era el Unico camino y que la vida era mi
maestra. Después de muchos afios de busqueda, todo se vino abajo. La estructura del yo que yo
conocia se desmorond. Estaba sentada en el salon de mi casa y, durante unas semanas, una gran
desolacion interior parecié aparecer en mi.

Esto fue inesperado, este vasto paisaje interior de oscuridad... una especie de abandono... un
abandono existencial de la vida misma. Y noté cdbmo el movimiento de la mente queria alejarse de
este paisaje interior de oscuridad. Me hice una pregunta: ;Cudl es el significado del sufrimiento?
;Cual es la naturaleza del sufrimiento? ;Como puede acabar el sufrimiento? O tal vez no termina, y
en esa pregunta lo que surgié fue esta voluntad de no moverme de donde estaba, de no alejarme
de ese paisaje oscuro, y de rendirme en eso, aunque significara mi fin. No sabia lo que eso
significaba, el fin de mi, pero surgié como una especie de conocimiento que alin no era consciente,
y en ese momento totalmente inesperado, toda la estructura del yo murio.

Es como si toda la identidad del «yo» muriera y, sorprendentemente, hubo una fusién con la vida
misma que puso fin a la separacion entre la vida y yo. Y a partir de ese momento supe que yoy la



vida somos uno; no hay separacion... todo esta en el movimiento de la mente. Y a partir de ese
momento toda la estructura de esta «<Amoda» que habia sido construida sobre una identidad de
victima, no sélo una victima de las circunstancias, sino una victima de mis sentimientos, una victima
de las emociones, una victima de los pensamientos, y por lo tanto tratando constantemente de
cambiarlos, cambiar los pensamientos para cambiar los sentimientos, para mejorarlos, para hacerlos
mas positivos, para hacerlos mas elevados... eso terminé.

Y sin la victima fue como si volviera a nacer. Entonces mori y renaci en eso. Es como si todos los
velos de percepcidn estaban construidos sobre la identidad de Amoda como un yo con su historia,
con sus pensamientos, con sus creencias, con sus experiencias, simplemente se deshicieran. Asi que
quedé totalmente desnuda a partir de ese momento y nunca he cambiado desde entonces.

[Narrador] - En el budismo, la primera Noble Verdad es que hay sufrimiento. Existe esta
insatisfaccién inherente dentro de la mente condicionada. Dukkha o la insatisfaccion cronica de la
mente abarca no sélo el dolor fisico y emocional, sino también formas mas sutiles de insatisfaccion,
como la impermanencia inherente de todas las cosas y la incapacidad en las de encontrar
satisfaccién duradera en busquedas mundanas. La verdadera felicidad o plenitud no puede hallarse
en busquedas materiales externas.

[Angelo Dilullo] - Incluso cuando las cosas van como creemos que deberian ir. Aunque sigamos el
guion, seamos buenas personas, tengamos relaciones satisfactorias, carreras exitosas, aun asi,
subyace la sensacion de que algo no va bien. Algo que nos falta, algo que no estamos percibiendo
con precisiéon, y cuanto mas lo observamos, a menudo se vuelve mas vivido, mas obvio.

Asi que lo que suelo decir es que el primer paso en el proceso de despertar es reconocer que
sufrimos. Podriamos resumirlo diciendo que es una especie de sensacion de que la vida no esta
funcionando bien, o quizas yo no estoy funcionando bien dentro de la vida. Pero es incémodo... Es
por gracia que sea incbmodo porque nos lleva a esta investigacion que puede llevarnos a lugares
gue nunca habriamos imaginado.

[Francis Lucille] - ;Por qué la gente sufre? Si hablamos de dolor fisico, tenemos que entender que la
razon por la que experimentamos dolor fisico es porque el dolor fisico es un dispositivo de
proteccién que hemos heredado genéticamente. Si nunca experimentaramos dolor, chocariamos
constantemente con objetos y nuestro cuerpo beberia acido sulfurico y no duraria demasiado.

La razén del dolor psicolégico es diferente. Es: «estds cometiendo un error». Asi que el dolor
psicolégico no es un problema, es el principio de la solucion. El dolor psicolégico nos esta dando
una leccion sobre otro error que cometemos, que es creernos un ser humano separado. Ese es un
error... es un error fundamental. Es el pecado original; el pecado original que nos echa del Reino,
del jardin del Edén.

[Narrador] - El significado original de la palabra pecado significa «no dar al blanco». La conciencia
egoica es un estado mental patolégico por el que constantemente erramos el blanco. Este es el
significado de «La caida». Estamos centrados en los frutos del arbol del conocimiento del bien y del
mal, enfocados en pensamientos. La mente dualista estd compuesta de los fendmenos que forman



el mundo percibido de la forma; hecha de sensaciones, percepciones, preferencias egoicas, y este
sentido de que hay un «yo» que esta separado, observando. Este pensamiento del «yo» es la raiz de
la identificacion con el ego.

[Rupert Spira] - Sea lo que sea lo que estamos experimentando, soy yo quien lo esta
experimentando. Si estoy triste, ansioso o solo, soy yo quien lo experimenta. Si estoy hablando
contigo, soy yo quien esta hablando. Si veo el mundo, soy yo quien lo ve. Asi que toda nuestra
experiencia gira en torno a este «yo». El «yo» es el personaje central de toda nuestra experiencia,
de modo que la investigacion esencial... el requisito previo para el despertar es explorar y
reconocer la naturaleza del «yo» o del ser que realmente somos.

[Narrador] - En el Sutra del Corazén, una de las enseflanzas mas veneradas del budismo, se dice
gue para liberarnos debemos darnos cuenta de que todo el mecanismo de la mente dualista esta
vacio del yo. Cuando el pensamiento del «yo» cae, entonces la dualidad misma colapsa. La forma se
realiza exactamente como vacio, el vacio exactamente como forma. En el estado de samadhi, el
vacio danza como plenitud, la quietud es inherente al movimiento, el silencio es inherente al
sonido. La vida se experimenta directamente, no mediada a través del filtro de la mente. Cuando ya
no vamos tras los frutos del arbol del conocimiento del bien y del mal, cuando ya no interactuamos
con el mundo de la manera antigua, es la liberacion, el fin del sufrimiento.

[Shakti Caterina Maggi] - Mientras creamos tener nuestra propia mente o nuestra propia ignorancia
0 nuestro propio ego, es porque estamos viendo esto desde un punto de vista separado y esto esta
bien sabes al principio asi es como lo vas a ver. Pero no es asi como son las cosas en realidad. En
realidad, s6lo hay vida. Eso es todo. Solo pura vida en accién. Asi que el sufrimiento es esta
resistencia a la vida, resistencia a nuestro si, resistencia a nuestro no, resistencia a cualquier cosa
gue esté apareciendo, porque nos sentimos separados. Y el despertar es la curacién de esta
separacion, de esta idea de estar separados.

[Narrador] - Podemos empezar a entender la resistencia egoica en la mente observando el principio
mas amplio de cdmo se mueve toda la energia en el universo. Una forma de entenderlo es
observando algo llamado figura de Lichtenberg. Una figura de Lichtenberg es un patrén que se
produce cuando una descarga eléctrica de alto voltaje atraviesa materiales. La descarga eléctrica
crea un patrén de canales ramificados que parecen arboles. En este caso, la electricidad penetra en
la madera. En este ejemplo, la figura de Lichtenberg se crea inyectando billones de electrones en un
bloque acrilico mediante un acelerador de particulas de un millén de voltios.

Toda materia fisica, en este caso el blogue acrilico, es una resistencia o desaceleraciéon de la

energia. En una tormenta eléctrica, la resistencia del aire afecta a la formacion del canal conductor y
al flujo de corriente. Cuando observamos las estructuras arborescentes creadas por la energia,
estamos viendo el camino que siguié esa energia a través del medio a lo largo del tiempo. Estos
patrones arborescentes o ramificados se encuentran en todos los niveles y escalas de la naturaleza,
desde lo micro a lo macro. El tejido mismo del universo es un juego de formas, un juego de

resistencia; una mente gigante jugando al escondite consigo misma. Los samskaras o patrones



inconscientes se crean cuando la carga de una experiencia es alta. Las energias se unen y aparece el
pensamiento «yo». Aparece la resistencia. Si no hay resistencia, entonces la energia simplemente
pasa a través de la vida, fluye. Pero cuando hay resistencia, cuando aparece el «yo», entonces la
energia se ramifica, creando nuevos caminos en la mente inconsciente. Estos patrones funcionan de
forma auténoma, ocultandose y creciendo en las sombras hasta que se revelan de nuevo y se
integran conscientemente en el todo.

[Helen Hamilton] - El primer recuerdo que tengo es el de estar muy asustada y no saber por qué
estaba asustada y sentir que algo iba a salir mal en cualquier momento, y esa sensacién persistid
durante toda mi vida y se intensificé en mis veintes. Me hundi en una profunda depresion incluso
después de tener cuatro hijos. Pasé probablemente tres o cuatro afios en los que realmente
buscaba algo, pero no sabia lo que era. Nunca oi hablar del despertar, no sabia lo que era. Y con el
tiempo empezd a quedar claro que lo que estaba buscando no se encontraba en mi vida exterior.
Tenia una buena familia, un buen negocio, todo lo que cualquiera podria desear. Sin embargo,
seguia sintiéndome muy vacia por dentro y, finalmente, como parte de la curacién de mi depresion,
descubri la meditacidon y me sumergi en ella. Encontré una especie de paz, una profunda sensacion
de satisfaccion y, por primera vez en toda mi vida, esa sensacién de temor o miedo desaparecio
momentaneamente, por primera vez. Asi que empecé a intentar averiguar todo lo que podia sobre
lo que habia pasado, por qué ese cambio. Y por qué habia vuelto de nuevo esa sensacion de
miedo. Empecé a investigar diferentes caminos espirituales y me topé con el término despertar,
iluminacién, y empecé a intentar entender qué era eso. Eventualmente, 15, 20 aflos después, llegué
a reconocer que es cuando ya no creemos en nuestros pensamientos. Puede que los pensamientos
sigan existiendo, pero el miedo provenia de creer en mis pensamientos, de creer que solo era una
persona o alguien que iba por la vida, y llegué a ver que era mucho mas que eso. Soy infinita y que
durante un periodo de 5 afos que comenzod a estabilizarse por falta de una mejor palabra. Tuve
gue analizar todo lo que se interponia en mi camino, la sensacién de no ser suficientemente buena
madre, la sensacion de inadecuacion en mi interior. Tuve que mirarlo, investigarlo y contemplarlo.
Eventualmente, la paz se hizo estable sin esfuerzo, e incluso la alegria y el amor, a veces incluso la
dicha. Una profunda sensacién de que todo esta bien, de sentirme en casa, de sentirme segura, de
sentir que puedo amarme, que me gusto, que es algo que antes no era posible para mi.

[Narrador] - Mucha gente vislumbra el despertar, pero luego parece perderlo. Es el juego de «lo
tengo y luego lo pierdo», o «estoy despierto y ahora la mente ha vuelto». Esto ocurre cuando el
despertar no se reconoce plenamente por lo que es. A menudo hay un estado placentero cuando
ocurre el samadhi; energia, dicha o un cambio en la conciencia o percepcién de la mente y una
sensacion de facilidad o libertad. Y uno naturalmente confundira el estado fenoménico con la
verdad de lo que uno es. A menudo, después de un destello de despertar, uno empezara a buscar
estados o experiencias en lugar de reconocer la conciencia que ya esté presente, y darse cuenta de
gue es la fuente de la verdadera realizacién. La verdad de quién eres no es un estado o experiencia
temporal. Los fendmenos van y vienen, pero el que permanece, la conciencia primordial, siempre
ES. Si contindas buscando estados o experiencias, eventualmente el buscador se hard mas y mas



fuerte y tu te alejaras mas y mas de la verdad. El buscador siempre yerra el blanco persiguiendo lo
gue es impermanente, igual que un adicto persiguiendo altos vuelos temporales, y al igual que el
adicto, el falso buscador siempre llegara a un punto de crisis o de fracaso.

[Bernardo Kastrup] - La vida es un festival de patrones adictivos de comportamiento y cuando digo
esto no me refiero sélo a la adiccién a drogas como el alcohol y la nicotina. Todo lo que es
preponderante en la sociedad tiende a ser patrones adictivos de comportamiento; adiccidn a reality
shows, adiccidn a la vida de famosos, adiccion a comprar el siguiente par de zapatos, ;y por qué?
La razén es que estamos desesperados por encontrar una forma de escapar de la forma de vida
profundamente sin sentido y antinatural que tenemos. Pero no sabemos cdémo hacerlo, asi que
intentamos compensarlo con la adiccion. Ahora bien, comprender la realidad tiene la peculiar
caracteristica de hacer que la vida sea mas natural, de hacer que la vida esté mejor alineada con el
ritmo, el flujo y las direcciones de la naturaleza. Si eso ocurre, ya no hay mas necesidad de adiccion,
y viviremos vidas mas plenas, mas sanas y, en general, mejores, sin perspectivas sesgadas como la
nocion de que tu vida gira en torno a ti y mi vida gira en torno a mi, que es una de las cosas mas
antinaturales imaginables. Es como si la flor de mi manzano pensara que mi vida gira en torno a mi
y que necesito sobrevivir para siempre. Si la flor se saliera con la suya, no habria mas manzanas ni
mas manzanos.

[Narrador] - Una vez que comprendemos la verdad, hay naturalmente un giro de una vida centrada
en el ego o una vida que alimenta constantemente los patrones de deseo y aversion, a una vida
que es mas natural, mas en el flujo.

[Shakti Caterina Maggi] - Y entonces puede ocurrir en un momento dado que esta idea entre en
crisis y tal vez empecemos a buscar espiritualmente o tal vez antes alguna indagacion psicoldgica.
Entonces llega un momento en el que estamos preparados para ver mas alla de esta ilusion de
estar separados y digamos que comienza una busqueda espiritual consciente. Esta busqueda
espiritual puede empezar antes de que seamos conscientes de que estamos buscando
espiritualmente. Cuando es consciente, podemos ver el desarrollo de la vida no como algo contra
lo que luchar, sino como una invitacion a despertar, de modo que empezamos a estar mas abiertos
a la vida.

[Bernardo Kastrup] - Ademas, el sufrimiento es la mejor herramienta natural para fomentar la
comprensién. No nos hacemos las preguntas profundas a menos que estemos sufriendo. Si no
sufrimos, nos dejamos llevar por la ola de la vida de una manera superficial, desenfadada y muy
epiclrea, y nunca nos paramos a pensar en lo que estd pasando. ;Quién soy? ;De qué se trata
esto? jCual es el proposito de todo esto? ;Qué sentido tiene? No nos hacemos esas preguntas a
menos que suframos. Asi que el sufrimiento es una herramienta tremenda. Es muy propicio para la
comprension.

Ahora, lo empeoramos mas de lo necesario. Inventamos sufrimiento superfluo innecesario. A mi me
gusta llamarlo meta-sufrimiento, y el meta-sufrimiento viene de esa vocecita en tu cabeza que te
dice que estas sufriendo y que no deberias estar sufriendo. Eso duplica el sufrimiento, ahi mismo.



Porque ahora no s6lo tenemos el sufrimiento que es natural y forma parte de nuestra vida y que no
podemos evitar, sino que ahora tenemos el meta-sufrimiento por estar enfrentados con la
naturaleza. Por estar en guerra con el sufrimiento original. El juego no consiste en deshacerse de un
proceso natural que conduce a la comprension, una herramienta clave de la naturaleza. El juego es
no exacerbarlo innecesariamente haciéndole la guerra.

[Narrador] - Cuando abandonamos la resistencia al sufrimiento, deja de ser sufrimiento. Se
transmuta en algo que te beneficia. A menudo en los circulos espirituales oimos la frase «ama lo
gue es». Es posible amar cualquier dolor que surja, aprendiendo a renunciar a las preferencias
egoicas, comprendiendo que lo que surge es simplemente un fenédmeno intenso que en realidad te
lleva mas profundamente a la conexion con la vida. Al permanecer ecuanimes con lo que es,
comenzamos a purificar los patrones de resistencia dentro de la estructura del ego.

Esto nos lleva a la paradoja de rendicion. La paradoja de la entrega consiste en darse cuenta de que
todo aquello a lo que te resistes persiste. La resistencia, en realidad, da poder al ego. El ego no es
mas que la propia resistencia. A veces en el camino tenemos la idea de que no deberiamos
experimentar tal o cual emocién. Podemos sentir que estamos retrocediendo si sentimos odio o ira.
La experiencia de toda la gama de emociones humanas es necesaria. La paradoja es que cuando
aceptamos cada emocion plenamente, abandonando la resistencia, se transmuta de una emocién,
que esta llena de creencias, juicios y preferencias, a sentimiento puro; a pura vitalidad, que estd mas
alléd de la mente evaluadora.

Hay una famosa historia en el Zen que ilustra este punto. Una vez, un estudiante pregunté a Tenzin,
un maestro zen conocido por su sabiduria y tranquilidad: «Maestro, cuando fallecid su esposa,
isintio tristeza?». Tenzin respondid: «Por supuesto que senti tristeza, ;como no iba a sentirla?». El
estudiante se quedd perplejo y entonces preguntd: «Pero yo creia que usted era un maestro Zen.
¢No deberia estar mas alla de esas emociones?». Tenzin sonrié amablemente y respondié: «Ah, no
me has entendido. Cuando senti tristeza, me permiti sentirla plenamente para experimentarla en
profundidad. Y al hacerlo, honré la verdad de ese momento. Entonces, como las nubes que
atraviesan el cielo, la tristeza vino y se fue. Pero el cielo, la inmensidad de mi ser, permanecio
inmutable».

[Victoria Ukachukwu] - Mi despertar comenzo realmente cuando estaba en la escuela de posgrado,
cuando una serie de experiencias personales realmente me desafiaron a empezar a cuestionar el
propésito de la vida, de mi vida en particular, y el significado. Empecé a cuestionarme qué sentido
tenia todo lo que estaba haciendo. La experiencia fue la de ser consciente sin ser nada en particular.
Fue muy liberador. Hubo una gran sensacidén de redencién, como si algo que habia estado
sometido a una gran presion se disipara, y hubiera relajacion, regocijo, y todo lo que recuerdo era
simplemente ser. Eso es todo lo que quiero ser... simplemente ser. Nada en particular.

Yo lo llamo el gran cambio para mi. Realmente cambi6. Quisiera decir «de adentro hacia afuera»,
pero es como que la forma en que veia las cosas y la forma en que experimentaba las cosas, la
forma en que veia a la gente, interactuaba con la gente... y el giro fue en el sentido de que todo lo



que estaba experimentando, sin importar lo que estaba haciendo o diciendo, era simplemente
conciencia siendo expresada. La conciencia de que estoy siendo expresada, asi que en ese
momento, en cualquier momento, lo que sea que estuviera diciendo o haciendo, todo lo que
estaba sucediendo era ser consciente, y eso ha permanecido. Pero ha continuado revelando su
naturaleza. Fue como si pudiera ver los pensamientos fluyendo, y cualquier accién que tuviera que
ocurrir, la accién simplemente surgia y entonces el cuerpo basicamente actuaba la accién.

Ya no era como antes, mientras que antes pensaba algo, «creo que tengo que hacer esto» y el «yo»
esta persona lo hacia. No. Lo que esta sucediendo, lo que empezd a suceder fue, simplemente
estoy siendo. Siendo consciente y las acciones simplemente surgian y entonces el cuerpo era la
herramienta y yo lo observaba en tiempo real. El cuerpo simplemente esta implementando
cualquier accién que surja en la conciencia y resulta que yo soy un participante y un observador.
Creo que ésa es la mejor parte.

[Narrador] - La conciencia no tiene eleccion. El verdadero Ser esta mas alla de la eleccién. Al oir
esto, uno podria decir «<Bueno, voy a renunciar a todo. No voy a elegir nada. Me sentaré en una
cueva». Y mucha gente lo ha hecho. Pero el problema es que eso seguiria siendo una eleccién. Solo
estoy eligiendo suprimir mis elecciones y deseos. Es la mente condicionada eligiendo no elegir.
Tanto la eleccion como la no eleccién estan al nivel de la mente condicionada. Pero ;quién o qué es
consciente de esa mente? Después de despertar, descubriras que el yo condicionado puede seguir
eligiendo su té favorito. Seguird comiendo la dieta que sea mejor para su cuerpo. No es que ya no
haya elecciones. Muchas elecciones siguen ocurriendo, surgen todo el tiempo. Pero la diferencia es
que el sentido del «yo» no esta enredado con nada de eso. El pensamiento del «yo» ha
desaparecido. «Yo» no estoy eligiendo, ni estoy suprimiendo la eleccién.

[Shakti Caterina Maggi] - Asi que despertar es como demoler los muros invisibles del ego, esta
armadura, y reconocer nuestra Unidad con todo. Y el resultado es extraordinario porque
descubrimos que no estabamos sufriendo ira, dolor, tristeza... estdbamos sufriendo nuestro rechazo
de la vida, y podemos aprender estar tan abiertos que seamos conscientemente uno con la vida tal
como es.

[Jan Frazier] - Preferimos sentirnos bien que sufrir. Eso es normal, algo en el ser humano, en la
especie ordinaria del homo sapiens, prefiere sentirse bien que sentirse mal. Y creo que en los
momentos en que nos damos cuenta de que realmente se siente bien ser consciente, algo en
nosotros registra en el cerebro humano ordinario, «Oh, me gusta esto. Esto es posible». Y se
refuerza a si mismo.

[Narrador] - El despertar puede producirse por etapas, gradualmente, o puede ocurrir de golpe, en
un giro radical, en el que de repente sabemos quiénes somos, como si despertaramos de un suefio.
Como si hubiéramos estado dormidos toda la vida en nuestro personaje sofiado.

Para permanecer despierto se requiere una purificacion continua de la estructura del yo. Incluso si
tenemos un despertar completo, es importante estar alerta, no creer en el siguiente pensamiento,
permanecer ecuanime con lo que es, cuando los pensamientos inconscientes salen a la superficie.



De lo contrario, los patrones inconscientes de la mente pueden oscurecer la verdad. El inconsciente
debe convertirse en un inconsciente transparente.

Si no nos enfrentamos a lo que hay en el inconsciente, caeremos en lo que se ha llamado evasién o
derivacion espiritual. La evasidn espiritual se refiere a la tendencia de algunos individuos a insistir
en que ya estan despiertos para evitar enfrentarse a emociones dificiles, problemas psicol6gicos no
resueltos o desafios de la vida real. La mente egoica puede apropiarse de un atisbo de despertar e
impedir que uno habite ese lugar de verdad.

[Jan Frazier] - Estaba sentada en mi cama pensando en la mamografia a la que iba a someterme al
dia siguiente, y siempre habia sido una experiencia que me producia una ansiedad extremayy a la
gue me sometia una vez al ano. Estaba cansada de sentir tanto miedo, cansada de tener miedo de
morir. Estaba sentada en la cama y, de repente, tuve este pensamiento: ;No podria hacer esta cosa
mafana sin enloquecer? Fue un pensamiento realmente, solo un pensamiento, pero de repente
senti esta oleada de darme cuenta de que si podia. No sabia cémo lo sabia. No sabia qué acababa
de cambiar, pero algo claramente acababa de cambiar. Me quedé aténita y, de repente, supe que
iba a ser diferente de toda la terrible ansiedad que habia tenido todos los afios anteriores. Y eso no
significaba que la mamografia fuera a salir bien. No significaba que no tuviera cancer de mama. Eso
fue realmente extrafio para mi. Fue una maravilla. Me levanté y fui a ver a mi compafiero que
estaba ocupado con su ordenador. Me quedé de pie en la puerta y por fin levanté la vista, se dio
cuenta de que estaba alli y dijo: «;Qué?». Y le dije, algo acaba de pasar. Le conté que, en los dias
siguientes, poco a poco empecé a darme cuenta de que no era sélo que el miedo ya no parecia
animarme. Me sentia en paz, completamente sin mi estrés ordinario continuo. Mi mente estaba
quieta. Mi vida exterior era basicamente la misma, pero pasaron muchos meses antes de que
comprendiera que era un despertar lo que habia ocurrido. En realidad, fue mucho tiempo. Todo lo
gue sabia era que ya no sufria como antes. Mi mente estaba tranquila y asi ha sido desde entonces.

[Narrador] - No puede haber memoria del despertar en si mismo. Sélo hay memorias de
experiencias y fendmenos. Siempre que hay un recuerdo, hay algun rastro de resistencia en la
mente. Este rastro de resistencia es la repeticion original... el comienzo del pensamiento «yo». El
despertar en si no deja ningun rastro en la mente. No es una experiencia. La conciencia primordial
se despierta a si misma en el ahora, sin la mediacion de la memoria y el filtro de la mente. Si
estamos persiguiendo cualquier estado, cualquier experiencia, y tratando de vivir alli, entonces lo
hemos perdido. Si va y viene, si no esta aqui ahora, entonces no es tu verdadera naturaleza.

Tomémonos un momento para indagar directamente en nuestra verdadera naturaleza.
Directamente significa 'no a través de la mente'. No puedes reconocer lo que esta mas alla de la
mente por medio de la mente. Enfoca tu atencion hacia dentro y sé consciente de este momento.
Toma conciencia de la conciencia misma. Observa los pensamientos, sensaciones y emociones que
surgen en este espacio, pero reconoce también el amplio espacio en el cual surgen. Los fenémenos
pueden surgir del inconsciente. Pensamientos, recuerdos, sentimientos, emociones, energias; este
es un proceso natural de limpieza que se desarrolla cuando indagamos. Mantente abierto a todo lo



que surja como resultado de tu indagacion. Permitete permanecer en el estado natural de la mente,
libre de las limitaciones de la elaboracién conceptual.

[Angelo Dilullio] - Asi que mi propio despertar se produjo esencialmente en dos movimientos
fundamentalmente diferentes. Abordé el cambio inicial desde un lugar de sufrimiento, de profundo
sufrimiento, y sabia que tenia algo que ver con los pensamientos. Tenia algo que ver con la forma
en que pensaba, la forma en que percibia el mundo, la forma en que me percibia a mi mismo. Esto
me llevé a una investigacion directa de la naturaleza del pensamiento mismo. Y lo que es maés
importante, la naturaleza del pensador; la naturaleza de quien esta aparentemente atado por esos
pensamientos. Asi que, con esta investigacion directa, el sentido de ser un pensador se disolvié y,
con el sentido de ser un pensador disuelto, todas las formas de pensamiento perdieron significado
para mi. De lo que no me di cuenta es que cuando eso sucede, nos quedamos con una especie de
experiencia consciente pura o sin ataduras. Y para mi, eso fue tremendamente pacifico,
tremendamente aliviador de mi sufrimiento. Esa fue la primera parte de mi despertar. No tenia ni
idea, incluso desde alli, con la claridad que se reveld, con la paz que se reveld, que podria ir mas
profundo, que podria ir mucho mas profundo. Asi que, en el transcurso de unos pocos dias, la
vision inicial, la experiencia inicial, muy profunda, muy liberadora y sorprendente, se expandio6 en
algo que trasciende la dimensién humana; va mas alla de los confines de lo que yo me considero
en cualquier forma. Y de cdmo considero que es el mundo en cualquiera de sus formas. Todo eso
fue desmantelado. Lo que quedd, lo que queda, es extremadamente dificil de formular realmente
en palabras, pero a través del libro y la interaccién directa con personas que estan interesadas en
abordar esto, puede ser revelado y puede ser revelado a esa persona si esta preparada para ello e
interesada en investigarlo por si misma.

[Narrador] - Nadie puede decirte qué es la mente, qué es la matriz, qué eres tu. Para conocer lo
inconmensurable, lo inefable, la mente debe estar extraordinariamente quieta y en silencio, sin
ningun movimiento. En esa profunda quietud y en ese profundo silencio existe la posibilidad de
encontrarse con algo intemporal, eterno y que esta mas allad de toda medida.

[Shakti Caterina Maggi] - Digamos, para hacer una metéafora, que el despertar es cuando tu cabeza,
la cabeza del ego, ha sido decapitada por la vida. Has visto claramente que no eres tu cuerpo-
mente. No eres una entidad dentro del cuerpo-mente, pero si, la cabeza ha sido cortada por la vida,
pero todavia esta rodando colina abajo, y mientras rueda colina abajo, lleva consigo viejos
patrones, viejos esquemas, viejos puntos de vista, que ya no son alimentados por tu atencién. Estas
descansando en presenciar sélidamente. Ves estos viejos patrones desplegandose, no estas
involucrado con ellos, pero siguen sucediendo. Asi que la cabeza esta rodando colina abajo, pero
en cierto punto se va a detener. No mas movimiento de viejos karmas entrando en accion. No mas
patrones emergiendo que necesitas buscar y disolver. Se han ido. Y eso es Moksha, eso es
Liberacion.

Lo que he estado viendo es una progresiva apertura para ver la vida no como una persona dentro
del cuerpo, sino como un pacifico testigo silencioso de ella, en el que habia momentos en los que
s6lo habia acciones, pero no habia un hacedor de esas acciones. Un perro ladraba... era sélo un



ladrido en el silencio, o habia alguien caminando, o mi cuerpo caminando, y era sélo el caminar. No
alguien caminando. Y esto iba acompafiado del silenciamiento del didlogo interior que a veces
acompafiaba mi vida. Asi que estos momentos de salir de este sentido de ser una persona vinieron
mas y mas frecuentemente. Y a medida que esto sucedia, todo lo que yo pensaba que era, o con lo
gue estaba comprometida en la vida, comenz¢ a tener un sentido diferente. En vez de ver la vida
contra mi o dificil para mi, o intentaba pedir o rezar por un cambio, comenzaba a ver, empecé a ser
capaz de ver, que todo eso apuntaba hacia algo mas alto, a abrir mas mi corazén. Para estar mas
disponible a la vida. Empecé a ver que lo que yo llamaba accidentes o errores o cosas que no me
gustaban, no estaban mal, y no estaban en mi contra. En realidad, me estaban mostrando una
realidad mas profunda con la que yo no estaba en contacto. Asi que todas las oraciones se
convirtieron mas bien en un amén. Hagase tu voluntad. Todas las peticiones eran mas como,
ayudame a ver donde sigo rechazando la vida, donde sigo rechazando algo. Donde sigo sufriendo
porque digo no al despliegue de la vida misma. Entonces hubo una apertura. Y cuanto mas me
abria a la vida, mas llegaban esos momentos de testimonio consciente. El despertar es solo el
principio de esta apertura. Y, en cierto modo, nunca termina. Es una apertura sin fin.

Y cuanto mas sucede esto, méas lo que todavia vemos como dificil, como contraccién, como miedo,
realmente ves que es un trampolin hacia un amor mas elevado. Una dimensién de amor, paz, de
compasion, y todos estamos en ella. Incluso aquellos que pensamos que no lo estan. Estan todos
contenidos en ella.

[Bernardo Kaustrup] - Podemos saber que la conciencia existe. Eso podemos saberlo con certeza.
De todo lo deméas podemos hacer conjeturas. Tal vez muy buenas conjeturas, pero conjeturas al fin
y al cabo. La conciencia es el Unico hecho pretedrico dado de la naturaleza. Todo lo demas son
abstracciones tedricas que surgen dentro de la conciencia. La conciencia es el Unico axioma de la
naturaleza. Que eso existe es lo Unico absolutamente cierto en la naturaleza.

Y puedo asegurarte que basandome en el razonamiento y en las pruebas empiricas que surgen de
los fundamentos de la fisica que surgen de la neurociencia de la consciencia, se ha vuelto
extraordinariamente improbable que la consciencia no sea fundamental. Pensar en la conciencia
como algo secundario o epifenoménico conduce a todo tipo de problemas insolubles. Asi que hay
excelentes razones racionales y empiricas para considerar la conciencia al menos como uno, o el
Unico componente fundamental de la naturaleza.

La fisica es fundamentalmente una ciencia de la percepcidn. Es un intento de explicar los patrones y
regularidades del mundo que percibimos. No intenta trascender la percepcién. Incluso cuando los
fisicos utilizan instrumentos como telescopios, microscopios, osciloscopios o los escopios que
quieras, el resultado de estos instrumentos sigue necesitando ser percibido. Asi que todo en la
fisica se filtra a través del paradigma de la percepcién, por asi decirlo. La fisica es una ciencia de la
percepcion. Por lo tanto, no hace ningun intento de ver fundamentalmente mas alla de lo fisico o
fundamentalmente mas alla de la materia, porque lo fisico y la materia son sélo otras palabras para
el mundo que percibimos, para los contenidos de la percepcién.



La vida es el instrumento para su propia comprensién. Para comprender la vida no hay que
desconectarse de ella. No te desconectas de aquello que intentas comprender. Lo que haces es
prestar atencién a lo que ocurre, intentar captar el matiz. Preguntate: «;De qué se trata esto? ;Por
qué ocurre esto? ;Qué significa esto?» La vida en el mundo es un libro que hay que leer y descifrar.
Pero podemos quedar tan atrapados en una comprensible necesidad de sufrir menos, que nos
olvidamos de leer el libro. Nos olvidamos de prestar atencion. Aunque el libro es la clave de su
propio desciframiento. Si descifras el libro de la vida automéaticamente sufrirds menos, pero no
puedes descifrarlo si no estas con los ojos en la pelota, si no estas prestando atencion. La vida es la
herramienta para su propia comprensién.

[Rupert Spira] - Todas las grandes tradiciones religiosas y espirituales se fundaron sobre esta
comprensioén. Principalmente, que hay una realidad infinita e indivisible que brilla en cada uno de
nosotros como la experiencia «Yo soy» y que se nos aparece como el mundo. En otras palabras, hay
un océano de Ser, por asi decirlo, que subyace a todos y a todo, del que todos y todo deriva su
existencia. En el que todo y todos viven, y en el que se desvanecen y desaparecen. Y este es
realmente el principio fundador de todas las grandes tradiciones religiosas, el reconocimiento de la
unidad del Ser.

[Narrador] - El primer principio hermético es que «El todo es mente, el universo es mental».
Dondequiera que miremos esta la mente fundamentalmente Unica. Como dijo Rumi: «<Dondequiera
que mire, alli esta el rostro de Dios». Tanto si nos asomamos al micromundo como al macrocosmos
del espacio, encontramos la mente Unica. Esta una imagen de las neuronas humanas, y ésta es una
imagen simulada de la distribucidn de la materia oscura en el Universo.

'‘Milenium Run' es una simulacién realizada por el Instituto Max Planck utilizando
supercomputadoras para crear una representacion de la distribucion y evolucién de la materia
oscura en el Universo. La materia oscura forma una vasta red césmica de filamentos y nodos
interconectados que es visualmente casi idéntica a las neuronas y las neurovias que se encuentran
en un cerebro humano. Y el mismo patrén es omnipresente en toda la naturaleza. Podemos
llamarlo la Mente Unica, o Dios, o simplemente «todo lo que ES».

[Rupert Spira] - Y lo que se conoce como Dios no es un Ser externo mas alla y anterior al mundo.
Dios es el Ser que brilla en cada uno de nosotros como el conocimiento «Yo soy» y se nos aparece
como el mundo. Asi que podriamos decir desde este punto de vista en lenguaje religioso, que el
mundo es la aparicién de la palabra de Dios, el Logos. Y que nosotros somos localizaciones de la
mente de Dios, dentro de la mente de Dios.

[Bernardo Kaustrup] - Entonces, ;cémo es que un campo universal de subjetividad, una conciencia
universal, como parece ser muchas? Porque yo no puedo leer tus pensamientos, presumiblemente
td no puedes leer los mios. No sé lo que estd pasando en la galaxia de Andromeda, ni siquiera en
China. No tenemos una experiencia completa de la totalidad de la naturaleza, asi que ;como puede
esta mente Unica que es la naturaleza tener estas limitaciones y parecer que son muchas? Bueno,
creo que conocemos un proceso natural que hace exactamente eso. Se llama disociacion en



psiquiatria. Es un proceso segun el cual una mente parece fragmentarse en multiples centros de
conciencia desarticulados.

Tenemos pruebas empiricas definitivas de ello en personas, en humanos, a partir de neuroimagenes
y ahora creo que estamos cerca de empezar a tener una explicacién conceptual explicita de la
disociacién basada en la teoria de la informacidn integrada, que es la principal teoria en la
neurociencia de la conciencia. Cuando se forma una frontera disociativa, s6lo se puede ver lo que
hay al otro lado de esa frontera a través de la percepcién. Y lo que entonces percibes es materia,
fisicalidad. En otras palabras, la materia, la fisicalidad, es una aparicién consciente de un proceso
consciente a través de un limite disociativo.

[Narrador] - Tanto si describimos estos procesos en términos de teorias modernas como si
utilizamos modelos antiguos como los cinco Skandhas, lo que importa es que hacemos conscientes
estos procesos que normalmente son inconscientes. Cuando se hacen conscientes, la resistencia
dentro de la estructura del yo puede desaparecer. El funcionamiento inconsciente del «yo» puede
desaparecer. La percepcién de que somos un cuerpo fisico, la percepcién de sensaciones en el
cuerpo, la conceptualizacién de objetos y cosas, la identificacidon con preferencias hacia esas cosas,
y el sentido de que hay un testigo observando todo esto, todos estos procesos mentales deben ser
realizados como vacios de «yo». En otras palabras, nos desidentificamos de los fendmenos y
permitimos que sean exactamente como son. Esto no es alejarse de la vida. Muy por el contrario, es
una profundizacioén de la intimidad con la vida.

[Bernardo Kaustrup] - Mi comprension de que la conciencia es fundamental y precede a la
fisicalidad, a lo largo de los afios ha cambiado fundamentalmente mi experiencia de la vida en el
mundo y lo que significa ser un ser humano vivo en el mundo. Para mi ha ocurrido lentamente. Al
principio era una comprensién meramente conceptual en mi cabeza, y luego como que se hundio
en el cuerpo y empezé a modular mis emociones, mis sentimientos... Y todo cambia. Cambia lo que
consideras una vida bien vivida, cambia lo que consideras objetivos por los que merece la pena
trabajar, cambia tu percepcion de ti mismo, cambia tu relacion con otros seres vivos. Si, lo cambia
todo. Los objetivos personales en términos de estatus, poder, dinero, eso ha desaparecido. La
conciencia de que mi vida no es para nada, nunca ha sido y nunca sera sobre mi, sino sobre la
naturaleza, y yo s6lo soy una manifestacion local de la naturaleza, esa comprension conduce a una
profunda relajacién de esa ansiedad que viene con la necesidad de alcanzar ciertos objetivos
personales o con la decepcidn que viene cuando no alcanzas esos objetivos personales. Todas esas
cosas han desaparecido.

Ahora vivo la vida como una forma de servicio a la Naturaleza. Estoy abierto a hacer lo que sea que
la naturaleza quiera hacer a través de mi y aunque eso pueda sonar como estar atado al servicio
como un esclavo, no se siente asi. Siento que ya no tengo la abrumadora responsabilidad opresiva
de hacerme personalmente feliz. Que es la idea mas opresiva que la mente humana puede tener.
Que es que tu vida se trata de ti, y por lo tanto tienes la responsabilidad de ser feliz, asi que cuando
fallas en eso es tu fracaso y entonces empiezas a lamentarlo. No, eso ya no existe. Ha desaparecido.
Esa es una de las cosas que cambiaron en mi vida. Una comprensién mas profunda de la realidad



conduce directamente a la empatia, al respeto mutuo, a propdsitos no egoistas. Conduce a
patrones de comportamiento menos adictivos. Asi que no cabe la menor duda de que si la
comprensién de la humanidad fuera méas profunda y generalizada, la vida seria definitivamente
mejor.

[Narrador] - La solucién a los problemas del mundo es reconocer la verdadera fuente de los
problemas, que es el ego que opera sélo por su propio interés. No importa a qué se dedique el
ego: politica, religién, economia o educacion. Mientras opere desde la falsa premisa de que existe
un «yo» separado, seguiremos perpetuando el sufrimiento y la separacién. La tnica solucién para
la humanidad ahora es despertar.

En el budismo, cuando ya no existe el sentido del yo como algo separado y, al mismo tiempo, no
hay otro que el Ser, es Nirvana, el cese de la actividad egocéntrica, el cese del engafio, el cese del
suefio y el despertar del personaje en el suefio de la vida. La Biblia dice que el Verbo se hizo carne y
habitd entre nosotros. La Palabra se traduce a menudo como Logos, que es una palabra antigua
con un significado profundo. El logos se asocia con la eternidad, la Verdad y la revelacion directa.
Se podria decir que es a través del Logos o de la Conciencia Cristica, o de la naturaleza de Buda,
como se da a conocer la mente de Dios.



	El Despertar de la Mente Parte 2 LA MENTE REVELADA

