
EL DESPERTAR DE LA MENTE PARTE 2 
LA MENTE REVELADA 

 
Transcripción 

 
Ingresar en la experiencia humana es penetrar en un gran olvido. El velo de la mente condicionada 

oscurece la verdad de quiénes somos realmente, arrojándonos a un mundo de separación, 

limitación y duda. Entonces, ¿quién eres realmente? ¿Eres sólo una mente viviendo en un cuerpo, 

navegando por la vida, intentando encontrar felicidad y evitando sufrimiento? O tal vez algo 

completamente distinto, algo mucho más profundo, algo eterno. Algo que no se puede explicar 

con palabras. Algo que, cuando se realiza, trae verdadera paz y plenitud. Aquí vamos a mirar más 

allá del velo de la mente, más allá de los pensamientos y las sensaciones, para descubrir la verdad 

de lo que realmente somos. 

¿Entonces, qué es la mente? A lo largo de la historia, esta pregunta se ha formulado innumerables 

veces. Desde las primeras investigaciones espirituales y científicas de la humanidad, la mente 

humana se ha conceptualizado y comprendido de diversas formas en las distintas culturas. Los 

humanos han utilizado la filosofía, las teorías psicológicas y científicas, así como métodos de 

investigación directa para penetrar en los secretos de la mente, para descubrir quiénes somos más 

allá de la mente y el cuerpo.  

[Tom Das] - Normalmente pensamos que la mente es algo que está dentro de la cabeza, como el 

cerebro, y que tiene que ver con el pensamiento y la cognición, pero la mente es mucho más 

profunda. La mente es en realidad dualidad. También es conocida como Maya o Ilusión. También se 

conoce como ego. 

[Narrador] - En latín, la palabra ego significa simplemente "yo". Cuando el sentido del "yo" se limita 

a alguna cosa es maya, ilusión, pero cuando es ilimitado, cuando se despierta como la conciencia 

misma, dentro de la cual surgen y desaparecen todos los fenómenos, entonces ya no hay 

identificación con un "yo" separado.  

[Rupert Spira] - El verdadero significado de la palabra "yo" es conocimiento infinito, consciencia 

infinita. Ese es el único "yo" o el único Ser que existe. Sin embargo, para la mayoría de nosotros, el 

sentido de nuestro yo se ha enredado tanto en el contenido de experiencias, pensamientos, 

imágenes, sentimientos, etc., que no nos percibimos como somos esencial y originalmente. Pero 

nos conocemos de una manera modificada, mezclada con el contenido de experiencias. Y esta 

mezcla del verdadero y único "yo" del conocimiento o Conciencia infinitos con el contenido de la 

experiencia da lugar a este yo ilusorio que es lo que normalmente se conoce como el ego o el yo 

separado. 



[Shakti Caterina Maggi] - El ego es una idea muy persistente, muy fuerte, muy sólida, de que somos 

una persona, una entidad separada dentro de un cuerpo mente. O a veces pensamos ser sólo un 

cuerpo-mente.  

[Louise Kay] - El ego es un aspecto de la mente que se forma a una edad temprana, es ese aspecto 

que nos da la sensación de que soy un yo individual.  

[Lisa Natoli] - El ego es literalmente una entidad inventada, no es real y es lo que identificamos 

como el cuerpo. Es la parte de la mente que piensa que está separada.  

[Amoda Maa] - El ego es el sentido personal del yo, pero no es el verdadero ser. Es toda una 

construcción imaginaria de mí.  

[Louise Kay] - No es en última instancia lo que soy. En última instancia, lo que soy es lo que es más 

profundo y esta presencia subyacente que siempre está aquí. 

La mente dualista está hecha de dos aspectos fundamentales: el testigo y lo que es percibido. Está 

el fenómeno del mundo hecho de sensaciones, percepciones y preferencias egoicas, y luego está la 

sensación de que hay un "yo" que está separado, presenciando. Despertar es despertar de esta 

dualidad, de la división entre testigo y presenciado, entre sujeto y objeto, para darse cuenta de la 

conciencia primordial que está siempre presente. 

[Steve Taylor] - Si miras a los niños pequeños, los niños pequeños no tienen ego y están en un 

estado de participación. Viven en un estado de regocijo, porque no están separados del mundo.  

[Loch Kelly] - Cuando nacemos somos dependientes y aún no tenemos pensamiento conceptual. A 

medida que nos desarrollamos, desarrollamos conceptos y lo que se llama autoconciencia, que es 

la capacidad de reflexionar sobre lo que estamos haciendo para ser independientes. Así que ese 

proceso de pensamiento se convierte en esta identidad interna.  

La formación del ego comienza poco después del nacimiento. Empezamos a desarrollar una 

identidad personal que acabamos llamando "yo" o "mí". El estadio del espejo en el desarrollo 

humano es el momento en el que un niño se reconoce en un espejo, normalmente alrededor de los 

6 a los 18 meses de edad. Y es sólo una parte de la formación del ego a través del proceso de 

identificación. 

No es que obtengamos nuestro ego al reconocer a un personaje en el espejo. Es parte de un 

proceso de socialización o condicionamiento, a medida que los que nos rodean empiezan a 

tratarnos como una persona separada, como un "yo" separado. Aprendemos a identificar un 

sentido del "yo" a través de las sensaciones que surgen en el cuerpo, a través de la percepción y la 

conceptualización de las cosas. La mente divide y separa una cosa de otra, y entonces 

desarrollamos preferencias hacia esas cosas. Algunas cosas nos gustan, otras no. Este "yo" se 

convierte en nuestra identidad individual, separada y única, a medida que avanzamos por la vida. Es 

la historia de lo que creemos que somos. Y la conciencia que somos, empieza a creerlo cuando 

somos muy jóvenes. Cuando somos niños y crece con nosotros hasta que estamos completamente 

convencidos de ser una persona. 



A medida que las personas crecen y se acercan a la adolescencia y a la edad adulta, desarrollan un 

sentido de separación, un sentido de ser un "yo" que vive dentro de sus cabezas. Así se convierten 

en egos separados que viven en un estado de carencia, un estado de incompletud, cuyas vidas 

están dominadas por el deseo de acumular cosas para compensar su incompletud. Es la mente la 

que causa todos los problemas. La mente es un poder que crea toda la ilusión de separación, toda 

la ilusión o apariencia de ser una persona viviendo en un mundo. 

[Francis Lucille] - Podríamos verificar experimentalmente que cada vez que sentimos sufrimiento 

psicológico, siempre podemos rastrearlo hasta la creencia de ser esta persona separada, una 

entidad separada. No hay excepciones, no excepciones. No estoy hablando del dolor físico, pero el 

sufrimiento psicológico es absolutamente innecesario y se basa en la creencia de ser este cuerpo-

mente separado o aparentemente separado.  

Porque somos como fragmentos que se han separado del todo, como piezas de un rompecabezas 

que se han desconectado y separado mucho. Así que hay una sensación de "algo falta", "algo no 

está bien". La mente parece un obstáculo insuperable. ¿Cómo podemos superar la mente? La 

mente parece no tener fin. 

Intentar vencer a la mente utilizando la mente crea una lucha interminable. Es como intentar 

levantarse uno mismo tirando de sus propias botas. La estructura del ego puede sentirse devastada, 

perdida y confusa, sintiendo que la vida no tiene sentido, y mientras esa mente buscadora lucha, 

experimentamos lo que San Juan de la Cruz llamó 'La Noche Oscura del Alma'. Esta es una parte 

necesaria del proceso de desilusión. Sólo si abandonamos la búsqueda y la falsa identificación con 

el buscador, llegaremos a la unión directa con la vida. 

[Amoda Maa] - Me encontraba en un buen momento de mi vida. Había abandonado en cierto 

modo la búsqueda espiritual, no porque me hubiera rendido como tal, sino porque realmente no 

había nada más que buscar. No buscaba iluminación, no buscaba un despertar. Buscaba paz, 

buscaba felicidad y descubrí que rendirme a lo que es era el único camino y que la vida era mi 

maestra. Después de muchos años de búsqueda, todo se vino abajo. La estructura del yo que yo 

conocía se desmoronó. Estaba sentada en el salón de mi casa y, durante unas semanas, una gran 

desolación interior pareció aparecer en mí. 

Esto fue inesperado, este vasto paisaje interior de oscuridad… una especie de abandono… un 

abandono existencial de la vida misma. Y noté cómo el movimiento de la mente quería alejarse de 

este paisaje interior de oscuridad. Me hice una pregunta: ¿Cuál es el significado del sufrimiento? 

¿Cuál es la naturaleza del sufrimiento? ¿Cómo puede acabar el sufrimiento? O tal vez no termina, y 

en esa pregunta lo que surgió fue esta voluntad de no moverme de donde estaba, de no alejarme 

de ese paisaje oscuro, y de rendirme en eso, aunque significara mi fin. No sabía lo que eso 

significaba, el fin de mí, pero surgió como una especie de conocimiento que aún no era consciente, 

y en ese momento totalmente inesperado, toda la estructura del yo murió. 

Es como si toda la identidad del «yo» muriera y, sorprendentemente, hubo una fusión con la vida 

misma que puso fin a la separación entre la vida y yo. Y a partir de ese momento supe que yo y la 



vida somos uno; no hay separación… todo está en el movimiento de la mente. Y a partir de ese 

momento toda la estructura de esta «Amoda» que había sido construida sobre una identidad de 

víctima, no sólo una víctima de las circunstancias, sino una víctima de mis sentimientos, una víctima 

de las emociones, una víctima de los pensamientos, y por lo tanto tratando constantemente de 

cambiarlos, cambiar los pensamientos para cambiar los sentimientos, para mejorarlos, para hacerlos 

más positivos, para hacerlos más elevados… eso terminó. 

Y sin la víctima fue como si volviera a nacer. Entonces morí y renací en eso. Es como si todos los 

velos de percepción estaban construidos sobre la identidad de Amoda como un yo con su historia, 

con sus pensamientos, con sus creencias, con sus experiencias, simplemente se deshicieran. Así que 

quedé totalmente desnuda a partir de ese momento y nunca he cambiado desde entonces. 

[Narrador] - En el budismo, la primera Noble Verdad es que hay sufrimiento. Existe esta 

insatisfacción inherente dentro de la mente condicionada. Dukkha o la insatisfacción crónica de la 

mente abarca no sólo el dolor físico y emocional, sino también formas más sutiles de insatisfacción, 

como la impermanencia inherente de todas las cosas y la incapacidad en las de encontrar 

satisfacción duradera en búsquedas mundanas. La verdadera felicidad o plenitud no puede hallarse 

en búsquedas materiales externas.  

[Angelo Dilullo] - Incluso cuando las cosas van como creemos que deberían ir. Aunque sigamos el 

guión, seamos buenas personas, tengamos relaciones satisfactorias, carreras exitosas, aun así, 

subyace la sensación de que algo no va bien. Algo que nos falta, algo que no estamos percibiendo 

con precisión, y cuanto más lo observamos, a menudo se vuelve más vívido, más obvio. 

Así que lo que suelo decir es que el primer paso en el proceso de despertar es reconocer que 

sufrimos. Podríamos resumirlo diciendo que es una especie de sensación de que la vida no está 

funcionando bien, o quizás yo no estoy funcionando bien dentro de la vida. Pero es incómodo… Es 

por gracia que sea incómodo porque nos lleva a esta investigación que puede llevarnos a lugares 

que nunca habríamos imaginado.  

[Francis Lucille] - ¿Por qué la gente sufre? Si hablamos de dolor físico, tenemos que entender que la 

razón por la que experimentamos dolor físico es porque el dolor físico es un dispositivo de 

protección que hemos heredado genéticamente. Si nunca experimentáramos dolor, chocaríamos 

constantemente con objetos y nuestro cuerpo bebería ácido sulfúrico y no duraría demasiado. 

La razón del dolor psicológico es diferente. Es: «estás cometiendo un error». Así que el dolor 

psicológico no es un problema, es el principio de la solución. El dolor psicológico nos está dando 

una lección sobre otro error que cometemos, que es creernos un ser humano separado. Ese es un 

error… es un error fundamental. Es el pecado original; el pecado original que nos echa del Reino, 

del jardín del Edén. 

[Narrador] - El significado original de la palabra pecado significa «no dar al blanco». La conciencia 

egoica es un estado mental patológico por el que constantemente erramos el blanco. Este es el 

significado de «La caída». Estamos centrados en los frutos del árbol del conocimiento del bien y del 

mal, enfocados en pensamientos. La mente dualista está compuesta de los fenómenos que forman 



el mundo percibido de la forma; hecha de sensaciones, percepciones, preferencias egoicas, y este 

sentido de que hay un «yo» que está separado, observando. Este pensamiento del «yo» es la raíz de 

la identificación con el ego. 

[Rupert Spira] - Sea lo que sea lo que estamos experimentando, soy yo quien lo está 

experimentando. Si estoy triste, ansioso o solo, soy yo quien lo experimenta. Si estoy hablando 

contigo, soy yo quien está hablando. Si veo el mundo, soy yo quien lo ve. Así que toda nuestra 

experiencia gira en torno a este «yo». El «yo» es el personaje central de toda nuestra experiencia, 

de modo que la investigación esencial… el requisito previo para el despertar es explorar y 

reconocer la naturaleza del «yo» o del ser que realmente somos. 

[Narrador] - En el Sutra del Corazón, una de las enseñanzas más veneradas del budismo, se dice 

que para liberarnos debemos darnos cuenta de que todo el mecanismo de la mente dualista está 

vacío del yo. Cuando el pensamiento del «yo» cae, entonces la dualidad misma colapsa. La forma se 

realiza exactamente como vacío, el vacío exactamente como forma. En el estado de samadhi, el 

vacío danza como plenitud, la quietud es inherente al movimiento, el silencio es inherente al 

sonido. La vida se experimenta directamente, no mediada a través del filtro de la mente. Cuando ya 

no vamos tras los frutos del árbol del conocimiento del bien y del mal, cuando ya no interactuamos 

con el mundo de la manera antigua, es la liberación, el fin del sufrimiento. 

[Shakti Caterina Maggi] - Mientras creamos tener nuestra propia mente o nuestra propia ignorancia 

o nuestro propio ego, es porque estamos viendo esto desde un punto de vista separado y esto está 

bien sabes al principio así es como lo vas a ver. Pero no es así como son las cosas en realidad. En 

realidad, sólo hay vida. Eso es todo. Solo pura vida en acción. Así que el sufrimiento es esta 

resistencia a la vida, resistencia a nuestro sí, resistencia a nuestro no, resistencia a cualquier cosa 

que esté apareciendo, porque nos sentimos separados. Y el despertar es la curación de esta 

separación, de esta idea de estar separados. 

[Narrador] - Podemos empezar a entender la resistencia egoica en la mente observando el principio 

más amplio de cómo se mueve toda la energía en el universo. Una forma de entenderlo es 

observando algo llamado figura de Lichtenberg. Una figura de Lichtenberg es un patrón que se 

produce cuando una descarga eléctrica de alto voltaje atraviesa materiales. La descarga eléctrica 

crea un patrón de canales ramificados que parecen árboles. En este caso, la electricidad penetra en 

la madera. En este ejemplo, la figura de Lichtenberg se crea inyectando billones de electrones en un 

bloque acrílico mediante un acelerador de partículas de un millón de voltios. 

Toda materia física, en este caso el bloque acrílico, es una resistencia o desaceleración de la 

energía. En una tormenta eléctrica, la resistencia del aire afecta a la formación del canal conductor y 

al flujo de corriente. Cuando observamos las estructuras arborescentes creadas por la energía, 

estamos viendo el camino que siguió esa energía a través del medio a lo largo del tiempo. Estos 

patrones arborescentes o ramificados se encuentran en todos los niveles y escalas de la naturaleza, 

desde lo micro a lo macro. El tejido mismo del universo es un juego de formas, un juego de 

resistencia; una mente gigante jugando al escondite consigo misma. Los samskaras o patrones 



inconscientes se crean cuando la carga de una experiencia es alta. Las energías se unen y aparece el 

pensamiento «yo». Aparece la resistencia. Si no hay resistencia, entonces la energía simplemente 

pasa a través de la vida, fluye. Pero cuando hay resistencia, cuando aparece el «yo», entonces la 

energía se ramifica, creando nuevos caminos en la mente inconsciente. Estos patrones funcionan de 

forma autónoma, ocultándose y creciendo en las sombras hasta que se revelan de nuevo y se 

integran conscientemente en el todo. 

[Helen Hamilton] - El primer recuerdo que tengo es el de estar muy asustada y no saber por qué 

estaba asustada y sentir que algo iba a salir mal en cualquier momento, y esa sensación persistió 

durante toda mi vida y se intensificó en mis veintes. Me hundí en una profunda depresión incluso 

después de tener cuatro hijos. Pasé probablemente tres o cuatro años en los que realmente 

buscaba algo, pero no sabía lo que era. Nunca oí hablar del despertar, no sabía lo que era. Y con el 

tiempo empezó a quedar claro que lo que estaba buscando no se encontraba en mi vida exterior. 

Tenía una buena familia, un buen negocio, todo lo que cualquiera podría desear. Sin embargo, 

seguía sintiéndome muy vacía por dentro y, finalmente, como parte de la curación de mi depresión, 

descubrí la meditación y me sumergí en ella. Encontré una especie de paz, una profunda sensación 

de satisfacción y, por primera vez en toda mi vida, esa sensación de temor o miedo desapareció 

momentáneamente, por primera vez. Así que empecé a intentar averiguar todo lo que podía sobre 

lo que había pasado, por qué ese cambio. Y por qué había vuelto de nuevo esa sensación de 

miedo. Empecé a investigar diferentes caminos espirituales y me topé con el término despertar, 

iluminación, y empecé a intentar entender qué era eso. Eventualmente, 15, 20 años después, llegué 

a reconocer que es cuando ya no creemos en nuestros pensamientos. Puede que los pensamientos 

sigan existiendo, pero el miedo provenía de creer en mis pensamientos, de creer que solo era una 

persona o alguien que iba por la vida, y llegué a ver que era mucho más que eso. Soy infinita y que 

durante un período de 5 años que comenzó a estabilizarse por falta de una mejor palabra. Tuve 

que analizar todo lo que se interponía en mi camino, la sensación de no ser suficientemente buena 

madre, la sensación de inadecuación en mi interior. Tuve que mirarlo, investigarlo y contemplarlo. 

Eventualmente, la paz se hizo estable sin esfuerzo, e incluso la alegría y el amor, a veces incluso la 

dicha. Una profunda sensación de que todo está bien, de sentirme en casa, de sentirme segura, de 

sentir que puedo amarme, que me gusto, que es algo que antes no era posible para mí. 

[Narrador] - Mucha gente vislumbra el despertar, pero luego parece perderlo. Es el juego de «lo 

tengo y luego lo pierdo», o «estoy despierto y ahora la mente ha vuelto». Esto ocurre cuando el 

despertar no se reconoce plenamente por lo que es. A menudo hay un estado placentero cuando 

ocurre el samadhi; energía, dicha o un cambio en la conciencia o percepción de la mente y una 

sensación de facilidad o libertad. Y uno naturalmente confundirá el estado fenoménico con la 

verdad de lo que uno es. A menudo, después de un destello de despertar, uno empezará a buscar 

estados o experiencias en lugar de reconocer la conciencia que ya está presente, y darse cuenta de 

que es la fuente de la verdadera realización. La verdad de quién eres no es un estado o experiencia 

temporal. Los fenómenos van y vienen, pero el que permanece, la conciencia primordial, siempre 

ES. Si continúas buscando estados o experiencias, eventualmente el buscador se hará más y más 



fuerte y tú te alejarás más y más de la verdad. El buscador siempre yerra el blanco persiguiendo lo 

que es impermanente, igual que un adicto persiguiendo altos vuelos temporales, y al igual que el 

adicto, el falso buscador siempre llegará a un punto de crisis o de fracaso.  

[Bernardo Kastrup] - La vida es un festival de patrones adictivos de comportamiento y cuando digo 

esto no me refiero sólo a la adicción a drogas como el alcohol y la nicotina. Todo lo que es 

preponderante en la sociedad tiende a ser patrones adictivos de comportamiento; adicción a reality 

shows, adicción a la vida de famosos, adicción a comprar el siguiente par de zapatos, ¿y por qué? 

La razón es que estamos desesperados por encontrar una forma de escapar de la forma de vida 

profundamente sin sentido y antinatural que tenemos. Pero no sabemos cómo hacerlo, así que 

intentamos compensarlo con la adicción. Ahora bien, comprender la realidad tiene la peculiar 

característica de hacer que la vida sea más natural, de hacer que la vida esté mejor alineada con el 

ritmo, el flujo y las direcciones de la naturaleza. Si eso ocurre, ya no hay más necesidad de adicción, 

y viviremos vidas más plenas, más sanas y, en general, mejores, sin perspectivas sesgadas como la 

noción de que tu vida gira en torno a ti y mi vida gira en torno a mí, que es una de las cosas más 

antinaturales imaginables. Es como si la flor de mi manzano pensara que mi vida gira en torno a mí 

y que necesito sobrevivir para siempre. Si la flor se saliera con la suya, no habría más manzanas ni 

más manzanos. 

[Narrador] - Una vez que comprendemos la verdad, hay naturalmente un giro de una vida centrada 

en el ego o una vida que alimenta constantemente los patrones de deseo y aversión, a una vida 

que es más natural, más en el flujo.  

[Shakti Caterina Maggi] - Y entonces puede ocurrir en un momento dado que esta idea entre en 

crisis y tal vez empecemos a buscar espiritualmente o tal vez antes alguna indagación psicológica. 

Entonces llega un momento en el que estamos preparados para ver más allá de esta ilusión de 

estar separados y digamos que comienza una búsqueda espiritual consciente. Esta búsqueda 

espiritual puede empezar antes de que seamos conscientes de que estamos buscando 

espiritualmente. Cuando es consciente, podemos ver el desarrollo de la vida no como algo contra 

lo que luchar, sino como una invitación a despertar, de modo que empezamos a estar más abiertos 

a la vida.  

[Bernardo Kastrup] - Además, el sufrimiento es la mejor herramienta natural para fomentar la 

comprensión. No nos hacemos las preguntas profundas a menos que estemos sufriendo. Si no 

sufrimos, nos dejamos llevar por la ola de la vida de una manera superficial, desenfadada y muy 

epicúrea, y nunca nos paramos a pensar en lo que está pasando. ¿Quién soy? ¿De qué se trata 

esto? ¿Cuál es el propósito de todo esto? ¿Qué sentido tiene? No nos hacemos esas preguntas a 

menos que suframos. Así que el sufrimiento es una herramienta tremenda. Es muy propicio para la 

comprensión. 

Ahora, lo empeoramos más de lo necesario. Inventamos sufrimiento superfluo innecesario. A mí me 

gusta llamarlo meta-sufrimiento, y el meta-sufrimiento viene de esa vocecita en tu cabeza que te 

dice que estás sufriendo y que no deberías estar sufriendo. Eso duplica el sufrimiento, ahí mismo. 



Porque ahora no sólo tenemos el sufrimiento que es natural y forma parte de nuestra vida y que no 

podemos evitar, sino que ahora tenemos el meta-sufrimiento por estar enfrentados con la 

naturaleza. Por estar en guerra con el sufrimiento original. El juego no consiste en deshacerse de un 

proceso natural que conduce a la comprensión, una herramienta clave de la naturaleza. El juego es 

no exacerbarlo innecesariamente haciéndole la guerra. 

[Narrador] - Cuando abandonamos la resistencia al sufrimiento, deja de ser sufrimiento. Se 

transmuta en algo que te beneficia. A menudo en los círculos espirituales oímos la frase «ama lo 

que es». Es posible amar cualquier dolor que surja, aprendiendo a renunciar a las preferencias 

egoicas, comprendiendo que lo que surge es simplemente un fenómeno intenso que en realidad te 

lleva más profundamente a la conexión con la vida. Al permanecer ecuánimes con lo que es, 

comenzamos a purificar los patrones de resistencia dentro de la estructura del ego. 

Esto nos lleva a la paradoja de rendición. La paradoja de la entrega consiste en darse cuenta de que 

todo aquello a lo que te resistes persiste. La resistencia, en realidad, da poder al ego. El ego no es 

más que la propia resistencia. A veces en el camino tenemos la idea de que no deberíamos 

experimentar tal o cual emoción. Podemos sentir que estamos retrocediendo si sentimos odio o ira. 

La experiencia de toda la gama de emociones humanas es necesaria. La paradoja es que cuando 

aceptamos cada emoción plenamente, abandonando la resistencia, se transmuta de una emoción, 

que está llena de creencias, juicios y preferencias, a sentimiento puro; a pura vitalidad, que está más 

allá de la mente evaluadora. 

Hay una famosa historia en el Zen que ilustra este punto. Una vez, un estudiante preguntó a Tenzin, 

un maestro zen conocido por su sabiduría y tranquilidad: «Maestro, cuando falleció su esposa, 

¿sintió tristeza?». Tenzin respondió: «Por supuesto que sentí tristeza, ¿cómo no iba a sentirla?». El 

estudiante se quedó perplejo y entonces preguntó: «Pero yo creía que usted era un maestro Zen. 

¿No debería estar más allá de esas emociones?». Tenzin sonrió amablemente y respondió: «Ah, no 

me has entendido. Cuando sentí tristeza, me permití sentirla plenamente para experimentarla en 

profundidad. Y al hacerlo, honré la verdad de ese momento. Entonces, como las nubes que 

atraviesan el cielo, la tristeza vino y se fue. Pero el cielo, la inmensidad de mi ser, permaneció 

inmutable». 

[Victoria Ukachukwu] - Mi despertar comenzó realmente cuando estaba en la escuela de posgrado, 

cuando una serie de experiencias personales realmente me desafiaron a empezar a cuestionar el 

propósito de la vida, de mi vida en particular, y el significado. Empecé a cuestionarme qué sentido 

tenía todo lo que estaba haciendo. La experiencia fue la de ser consciente sin ser nada en particular. 

Fue muy liberador. Hubo una gran sensación de redención, como si algo que había estado 

sometido a una gran presión se disipara, y hubiera relajación, regocijo, y todo lo que recuerdo era 

simplemente ser. Eso es todo lo que quiero ser… simplemente ser. Nada en particular. 

Yo lo llamo el gran cambio para mí. Realmente cambió. Quisiera decir «de adentro hacia afuera», 

pero es como que la forma en que veía las cosas y la forma en que experimentaba las cosas, la 

forma en que veía a la gente, interactuaba con la gente… y el giro fue en el sentido de que todo lo 



que estaba experimentando, sin importar lo que estaba haciendo o diciendo, era simplemente 

conciencia siendo expresada. La conciencia de que estoy siendo expresada, así que en ese 

momento, en cualquier momento, lo que sea que estuviera diciendo o haciendo, todo lo que 

estaba sucediendo era ser consciente, y eso ha permanecido. Pero ha continuado revelando su 

naturaleza. Fue como si pudiera ver los pensamientos fluyendo, y cualquier acción que tuviera que 

ocurrir, la acción simplemente surgía y entonces el cuerpo básicamente actuaba la acción. 

Ya no era como antes, mientras que antes pensaba algo, «creo que tengo que hacer esto» y el «yo» 

esta persona lo hacía. No. Lo que está sucediendo, lo que empezó a suceder fue, simplemente 

estoy siendo. Siendo consciente y las acciones simplemente surgían y entonces el cuerpo era la 

herramienta y yo lo observaba en tiempo real. El cuerpo simplemente está implementando 

cualquier acción que surja en la conciencia y resulta que yo soy un participante y un observador. 

Creo que ésa es la mejor parte. 

[Narrador] - La conciencia no tiene elección. El verdadero Ser está más allá de la elección. Al oír 

esto, uno podría decir «Bueno, voy a renunciar a todo. No voy a elegir nada. Me sentaré en una 

cueva». Y mucha gente lo ha hecho. Pero el problema es que eso seguiría siendo una elección. Solo 

estoy eligiendo suprimir mis elecciones y deseos. Es la mente condicionada eligiendo no elegir. 

Tanto la elección como la no elección están al nivel de la mente condicionada. Pero ¿quién o qué es 

consciente de esa mente? Después de despertar, descubrirás que el yo condicionado puede seguir 

eligiendo su té favorito. Seguirá comiendo la dieta que sea mejor para su cuerpo. No es que ya no 

haya elecciones. Muchas elecciones siguen ocurriendo, surgen todo el tiempo. Pero la diferencia es 

que el sentido del «yo» no está enredado con nada de eso. El pensamiento del «yo» ha 

desaparecido. «Yo» no estoy eligiendo, ni estoy suprimiendo la elección. 

[Shakti Caterina Maggi] - Así que despertar es como demoler los muros invisibles del ego, esta 

armadura, y reconocer nuestra Unidad con todo. Y el resultado es extraordinario porque 

descubrimos que no estábamos sufriendo ira, dolor, tristeza… estábamos sufriendo nuestro rechazo 

de la vida, y podemos aprender estar tan abiertos que seamos conscientemente uno con la vida tal 

como es.  

[Jan Frazier] - Preferimos sentirnos bien que sufrir. Eso es normal, algo en el ser humano, en la 

especie ordinaria del homo sapiens, prefiere sentirse bien que sentirse mal. Y creo que en los 

momentos en que nos damos cuenta de que realmente se siente bien ser consciente, algo en 

nosotros registra en el cerebro humano ordinario, «Oh, me gusta esto. Esto es posible». Y se 

refuerza a sí mismo.  

[Narrador] - El despertar puede producirse por etapas, gradualmente, o puede ocurrir de golpe, en 

un giro radical, en el que de repente sabemos quiénes somos, como si despertáramos de un sueño. 

Como si hubiéramos estado dormidos toda la vida en nuestro personaje soñado. 

Para permanecer despierto se requiere una purificación continua de la estructura del yo. Incluso si 

tenemos un despertar completo, es importante estar alerta, no creer en el siguiente pensamiento, 

permanecer ecuánime con lo que es, cuando los pensamientos inconscientes salen a la superficie. 



De lo contrario, los patrones inconscientes de la mente pueden oscurecer la verdad. El inconsciente 

debe convertirse en un inconsciente transparente. 

Si no nos enfrentamos a lo que hay en el inconsciente, caeremos en lo que se ha llamado evasión o 

derivación espiritual. La evasión espiritual se refiere a la tendencia de algunos individuos a insistir 

en que ya están despiertos para evitar enfrentarse a emociones difíciles, problemas psicológicos no 

resueltos o desafíos de la vida real. La mente egoica puede apropiarse de un atisbo de despertar e 

impedir que uno habite ese lugar de verdad. 

[Jan Frazier] - Estaba sentada en mi cama pensando en la mamografía a la que iba a someterme al 

día siguiente, y siempre había sido una experiencia que me producía una ansiedad extrema y a la 

que me sometía una vez al año. Estaba cansada de sentir tanto miedo, cansada de tener miedo de 

morir. Estaba sentada en la cama y, de repente, tuve este pensamiento: ¿No podría hacer esta cosa 

mañana sin enloquecer? Fue un pensamiento realmente, solo un pensamiento, pero de repente 

sentí esta oleada de darme cuenta de que sí podía. No sabía cómo lo sabía. No sabía qué acababa 

de cambiar, pero algo claramente acababa de cambiar. Me quedé atónita y, de repente, supe que 

iba a ser diferente de toda la terrible ansiedad que había tenido todos los años anteriores. Y eso no 

significaba que la mamografía fuera a salir bien. No significaba que no tuviera cáncer de mama. Eso 

fue realmente extraño para mí. Fue una maravilla. Me levanté y fui a ver a mi compañero que 

estaba ocupado con su ordenador. Me quedé de pie en la puerta y por fin levantó la vista, se dio 

cuenta de que estaba allí y dijo: «¿Qué?». Y le dije, algo acaba de pasar. Le conté que, en los días 

siguientes, poco a poco empecé a darme cuenta de que no era sólo que el miedo ya no parecía 

animarme. Me sentía en paz, completamente sin mi estrés ordinario continuo. Mi mente estaba 

quieta. Mi vida exterior era básicamente la misma, pero pasaron muchos meses antes de que 

comprendiera que era un despertar lo que había ocurrido. En realidad, fue mucho tiempo. Todo lo 

que sabía era que ya no sufría como antes. Mi mente estaba tranquila y así ha sido desde entonces. 

[Narrador] - No puede haber memoria del despertar en sí mismo. Sólo hay memorias de 

experiencias y fenómenos. Siempre que hay un recuerdo, hay algún rastro de resistencia en la 

mente. Este rastro de resistencia es la repetición original… el comienzo del pensamiento «yo». El 

despertar en sí no deja ningún rastro en la mente. No es una experiencia. La conciencia primordial 

se despierta a sí misma en el ahora, sin la mediación de la memoria y el filtro de la mente. Si 

estamos persiguiendo cualquier estado, cualquier experiencia, y tratando de vivir allí, entonces lo 

hemos perdido. Si va y viene, si no está aquí ahora, entonces no es tu verdadera naturaleza. 

Tomémonos un momento para indagar directamente en nuestra verdadera naturaleza. 

Directamente significa 'no a través de la mente'. No puedes reconocer lo que está más allá de la 

mente por medio de la mente. Enfoca tu atención hacia dentro y sé consciente de este momento. 

Toma conciencia de la conciencia misma. Observa los pensamientos, sensaciones y emociones que 

surgen en este espacio, pero reconoce también el amplio espacio en el cual surgen. Los fenómenos 

pueden surgir del inconsciente. Pensamientos, recuerdos, sentimientos, emociones, energías; este 

es un proceso natural de limpieza que se desarrolla cuando indagamos. Mantente abierto a todo lo 



que surja como resultado de tu indagación. Permítete permanecer en el estado natural de la mente, 

libre de las limitaciones de la elaboración conceptual. 

[Angelo Dilullio] - Así que mi propio despertar se produjo esencialmente en dos movimientos 

fundamentalmente diferentes. Abordé el cambio inicial desde un lugar de sufrimiento, de profundo 

sufrimiento, y sabía que tenía algo que ver con los pensamientos. Tenía algo que ver con la forma 

en que pensaba, la forma en que percibía el mundo, la forma en que me percibía a mí mismo. Esto 

me llevó a una investigación directa de la naturaleza del pensamiento mismo. Y lo que es más 

importante, la naturaleza del pensador; la naturaleza de quien está aparentemente atado por esos 

pensamientos. Así que, con esta investigación directa, el sentido de ser un pensador se disolvió y, 

con el sentido de ser un pensador disuelto, todas las formas de pensamiento perdieron significado 

para mí. De lo que no me di cuenta es que cuando eso sucede, nos quedamos con una especie de 

experiencia consciente pura o sin ataduras. Y para mí, eso fue tremendamente pacífico, 

tremendamente aliviador de mi sufrimiento. Esa fue la primera parte de mi despertar. No tenía ni 

idea, incluso desde allí, con la claridad que se reveló, con la paz que se reveló, que podría ir más 

profundo, que podría ir mucho más profundo. Así que, en el transcurso de unos pocos días, la 

visión inicial, la experiencia inicial, muy profunda, muy liberadora y sorprendente, se expandió en 

algo que trasciende la dimensión humana; va más allá de los confines de lo que yo me considero 

en cualquier forma. Y de cómo considero que es el mundo en cualquiera de sus formas. Todo eso 

fue desmantelado. Lo que quedó, lo que queda, es extremadamente difícil de formular realmente 

en palabras, pero a través del libro y la interacción directa con personas que están interesadas en 

abordar esto, puede ser revelado y puede ser revelado a esa persona si está preparada para ello e 

interesada en investigarlo por sí misma. 

[Narrador] - Nadie puede decirte qué es la mente, qué es la matriz, qué eres tú. Para conocer lo 

inconmensurable, lo inefable, la mente debe estar extraordinariamente quieta y en silencio, sin 

ningún movimiento. En esa profunda quietud y en ese profundo silencio existe la posibilidad de 

encontrarse con algo intemporal, eterno y que está más allá de toda medida. 

[Shakti Caterina Maggi] - Digamos, para hacer una metáfora, que el despertar es cuando tu cabeza, 

la cabeza del ego, ha sido decapitada por la vida. Has visto claramente que no eres tu cuerpo-

mente. No eres una entidad dentro del cuerpo-mente, pero sí, la cabeza ha sido cortada por la vida, 

pero todavía está rodando colina abajo, y mientras rueda colina abajo, lleva consigo viejos 

patrones, viejos esquemas, viejos puntos de vista, que ya no son alimentados por tu atención. Estás 

descansando en presenciar sólidamente. Ves estos viejos patrones desplegándose, no estás 

involucrado con ellos, pero siguen sucediendo. Así que la cabeza está rodando colina abajo, pero 

en cierto punto se va a detener. No más movimiento de viejos karmas entrando en acción. No más 

patrones emergiendo que necesitas buscar y disolver. Se han ido. Y eso es Moksha, eso es 

Liberación.  

Lo que he estado viendo es una progresiva apertura para ver la vida no como una persona dentro 

del cuerpo, sino como un pacífico testigo silencioso de ella, en el que había momentos en los que 

sólo había acciones, pero no había un hacedor de esas acciones. Un perro ladraba… era sólo un 



ladrido en el silencio, o había alguien caminando, o mi cuerpo caminando, y era sólo el caminar. No 

alguien caminando. Y esto iba acompañado del silenciamiento del diálogo interior que a veces 

acompañaba mi vida. Así que estos momentos de salir de este sentido de ser una persona vinieron 

más y más frecuentemente. Y a medida que esto sucedía, todo lo que yo pensaba que era, o con lo 

que estaba comprometida en la vida, comenzó a tener un sentido diferente. En vez de ver la vida 

contra mí o difícil para mí, o intentaba pedir o rezar por un cambio, comenzaba a ver, empecé a ser 

capaz de ver, que todo eso apuntaba hacia algo más alto, a abrir más mi corazón. Para estar más 

disponible a la vida. Empecé a ver que lo que yo llamaba accidentes o errores o cosas que no me 

gustaban, no estaban mal, y no estaban en mi contra. En realidad, me estaban mostrando una 

realidad más profunda con la que yo no estaba en contacto. Así que todas las oraciones se 

convirtieron más bien en un amén. Hágase tu voluntad. Todas las peticiones eran más como, 

ayúdame a ver dónde sigo rechazando la vida, dónde sigo rechazando algo. Donde sigo sufriendo 

porque digo no al despliegue de la vida misma. Entonces hubo una apertura. Y cuanto más me 

abría a la vida, más llegaban esos momentos de testimonio consciente. El despertar es solo el 

principio de esta apertura. Y, en cierto modo, nunca termina. Es una apertura sin fin. 

Y cuanto más sucede esto, más lo que todavía vemos como difícil, como contracción, como miedo, 

realmente ves que es un trampolín hacia un amor más elevado. Una dimensión de amor, paz, de 

compasión, y todos estamos en ella. Incluso aquellos que pensamos que no lo están. Están todos 

contenidos en ella. 

[Bernardo Kaustrup] - Podemos saber que la conciencia existe. Eso podemos saberlo con certeza. 

De todo lo demás podemos hacer conjeturas. Tal vez muy buenas conjeturas, pero conjeturas al fin 

y al cabo. La conciencia es el único hecho preteórico dado de la naturaleza. Todo lo demás son 

abstracciones teóricas que surgen dentro de la conciencia. La conciencia es el único axioma de la 

naturaleza. Que eso existe es lo único absolutamente cierto en la naturaleza. 

Y puedo asegurarte que basándome en el razonamiento y en las pruebas empíricas que surgen de 

los fundamentos de la física que surgen de la neurociencia de la consciencia, se ha vuelto 

extraordinariamente improbable que la consciencia no sea fundamental. Pensar en la conciencia 

como algo secundario o epifenoménico conduce a todo tipo de problemas insolubles. Así que hay 

excelentes razones racionales y empíricas para considerar la conciencia al menos como uno, o el 

único componente fundamental de la naturaleza. 

La física es fundamentalmente una ciencia de la percepción. Es un intento de explicar los patrones y 

regularidades del mundo que percibimos. No intenta trascender la percepción. Incluso cuando los 

físicos utilizan instrumentos como telescopios, microscopios, osciloscopios o los escopios que 

quieras, el resultado de estos instrumentos sigue necesitando ser percibido. Así que todo en la 

física se filtra a través del paradigma de la percepción, por así decirlo. La física es una ciencia de la 

percepción. Por lo tanto, no hace ningún intento de ver fundamentalmente más allá de lo físico o 

fundamentalmente más allá de la materia, porque lo físico y la materia son sólo otras palabras para 

el mundo que percibimos, para los contenidos de la percepción. 



La vida es el instrumento para su propia comprensión. Para comprender la vida no hay que 

desconectarse de ella. No te desconectas de aquello que intentas comprender. Lo que haces es 

prestar atención a lo que ocurre, intentar captar el matiz. Pregúntate: «¿De qué se trata esto? ¿Por 

qué ocurre esto? ¿Qué significa esto?» La vida en el mundo es un libro que hay que leer y descifrar. 

Pero podemos quedar tan atrapados en una comprensible necesidad de sufrir menos, que nos 

olvidamos de leer el libro. Nos olvidamos de prestar atención. Aunque el libro es la clave de su 

propio desciframiento. Si descifras el libro de la vida automáticamente sufrirás menos, pero no 

puedes descifrarlo si no estás con los ojos en la pelota, si no estás prestando atención. La vida es la 

herramienta para su propia comprensión. 

[Rupert Spira] - Todas las grandes tradiciones religiosas y espirituales se fundaron sobre esta 

comprensión. Principalmente, que hay una realidad infinita e indivisible que brilla en cada uno de 

nosotros como la experiencia «Yo soy» y que se nos aparece como el mundo. En otras palabras, hay 

un océano de Ser, por así decirlo, que subyace a todos y a todo, del que todos y todo deriva su 

existencia. En el que todo y todos viven, y en el que se desvanecen y desaparecen. Y este es 

realmente el principio fundador de todas las grandes tradiciones religiosas, el reconocimiento de la 

unidad del Ser.  

[Narrador] - El primer principio hermético es que «El todo es mente, el universo es mental». 

Dondequiera que miremos está la mente fundamentalmente única. Como dijo Rumi: «Dondequiera 

que mire, allí está el rostro de Dios». Tanto si nos asomamos al micromundo como al macrocosmos 

del espacio, encontramos la mente única. Esta una imagen de las neuronas humanas, y ésta es una 

imagen simulada de la distribución de la materia oscura en el Universo. 

'Milenium Run' es una simulación realizada por el Instituto Max Planck utilizando 

supercomputadoras para crear una representación de la distribución y evolución de la materia 

oscura en el Universo. La materia oscura forma una vasta red cósmica de filamentos y nodos 

interconectados que es visualmente casi idéntica a las neuronas y las neurovías que se encuentran 

en un cerebro humano. Y el mismo patrón es omnipresente en toda la naturaleza. Podemos 

llamarlo la Mente Única, o Dios, o simplemente «todo lo que ES».  

[Rupert Spira] - Y lo que se conoce como Dios no es un Ser externo más allá y anterior al mundo. 

Dios es el Ser que brilla en cada uno de nosotros como el conocimiento «Yo soy» y se nos aparece 

como el mundo. Así que podríamos decir desde este punto de vista en lenguaje religioso, que el 

mundo es la aparición de la palabra de Dios, el Logos. Y que nosotros somos localizaciones de la 

mente de Dios, dentro de la mente de Dios. 

[Bernardo Kaustrup] - Entonces, ¿cómo es que un campo universal de subjetividad, una conciencia 

universal, como parece ser muchas? Porque yo no puedo leer tus pensamientos, presumiblemente 

tú no puedes leer los míos. No sé lo que está pasando en la galaxia de Andrómeda, ni siquiera en 

China. No tenemos una experiencia completa de la totalidad de la naturaleza, así que ¿cómo puede 

esta mente única que es la naturaleza tener estas limitaciones y parecer que son muchas? Bueno, 

creo que conocemos un proceso natural que hace exactamente eso. Se llama disociación en 



psiquiatría. Es un proceso según el cual una mente parece fragmentarse en múltiples centros de 

conciencia desarticulados. 

Tenemos pruebas empíricas definitivas de ello en personas, en humanos, a partir de neuroimágenes 

y ahora creo que estamos cerca de empezar a tener una explicación conceptual explícita de la 

disociación basada en la teoría de la información integrada, que es la principal teoría en la 

neurociencia de la conciencia. Cuando se forma una frontera disociativa, sólo se puede ver lo que 

hay al otro lado de esa frontera a través de la percepción. Y lo que entonces percibes es materia, 

fisicalidad. En otras palabras, la materia, la fisicalidad, es una aparición consciente de un proceso 

consciente a través de un límite disociativo. 

[Narrador] - Tanto si describimos estos procesos en términos de teorías modernas como si 

utilizamos modelos antiguos como los cinco Skandhas, lo que importa es que hacemos conscientes 

estos procesos que normalmente son inconscientes. Cuando se hacen conscientes, la resistencia 

dentro de la estructura del yo puede desaparecer. El funcionamiento inconsciente del «yo» puede 

desaparecer. La percepción de que somos un cuerpo físico, la percepción de sensaciones en el 

cuerpo, la conceptualización de objetos y cosas, la identificación con preferencias hacia esas cosas, 

y el sentido de que hay un testigo observando todo esto, todos estos procesos mentales deben ser 

realizados como vacíos de «yo». En otras palabras, nos desidentificamos de los fenómenos y 

permitimos que sean exactamente como son. Esto no es alejarse de la vida. Muy por el contrario, es 

una profundización de la intimidad con la vida. 

[Bernardo Kaustrup] - Mi comprensión de que la conciencia es fundamental y precede a la 

fisicalidad, a lo largo de los años ha cambiado fundamentalmente mi experiencia de la vida en el 

mundo y lo que significa ser un ser humano vivo en el mundo. Para mí ha ocurrido lentamente. Al 

principio era una comprensión meramente conceptual en mi cabeza, y luego como que se hundió 

en el cuerpo y empezó a modular mis emociones, mis sentimientos… Y todo cambia. Cambia lo que 

consideras una vida bien vivida, cambia lo que consideras objetivos por los que merece la pena 

trabajar, cambia tu percepción de ti mismo, cambia tu relación con otros seres vivos. Sí, lo cambia 

todo. Los objetivos personales en términos de estatus, poder, dinero, eso ha desaparecido. La 

conciencia de que mi vida no es para nada, nunca ha sido y nunca será sobre mí, sino sobre la 

naturaleza, y yo sólo soy una manifestación local de la naturaleza, esa comprensión conduce a una 

profunda relajación de esa ansiedad que viene con la necesidad de alcanzar ciertos objetivos 

personales o con la decepción que viene cuando no alcanzas esos objetivos personales. Todas esas 

cosas han desaparecido. 

Ahora vivo la vida como una forma de servicio a la Naturaleza. Estoy abierto a hacer lo que sea que 

la naturaleza quiera hacer a través de mí y aunque eso pueda sonar como estar atado al servicio 

como un esclavo, no se siente así. Siento que ya no tengo la abrumadora responsabilidad opresiva 

de hacerme personalmente feliz. Que es la idea más opresiva que la mente humana puede tener. 

Que es que tu vida se trata de ti, y por lo tanto tienes la responsabilidad de ser feliz, así que cuando 

fallas en eso es tu fracaso y entonces empiezas a lamentarlo. No, eso ya no existe. Ha desaparecido. 

Esa es una de las cosas que cambiaron en mi vida. Una comprensión más profunda de la realidad 



conduce directamente a la empatía, al respeto mutuo, a propósitos no egoístas. Conduce a 

patrones de comportamiento menos adictivos. Así que no cabe la menor duda de que si la 

comprensión de la humanidad fuera más profunda y generalizada, la vida sería definitivamente 

mejor.  

[Narrador] - La solución a los problemas del mundo es reconocer la verdadera fuente de los 

problemas, que es el ego que opera sólo por su propio interés. No importa a qué se dedique el 

ego: política, religión, economía o educación. Mientras opere desde la falsa premisa de que existe 

un «yo» separado, seguiremos perpetuando el sufrimiento y la separación. La única solución para 

la humanidad ahora es despertar. 

En el budismo, cuando ya no existe el sentido del yo como algo separado y, al mismo tiempo, no 

hay otro que el Ser, es Nirvana, el cese de la actividad egocéntrica, el cese del engaño, el cese del 

sueño y el despertar del personaje en el sueño de la vida. La Biblia dice que el Verbo se hizo carne y 

habitó entre nosotros. La Palabra se traduce a menudo como Logos, que es una palabra antigua 

con un significado profundo. El logos se asocia con la eternidad, la Verdad y la revelación directa. 

Se podría decir que es a través del Logos o de la Conciencia Crística, o de la naturaleza de Buda, 

como se da a conocer la mente de Dios. 

 


	El Despertar de la Mente Parte 2 LA MENTE REVELADA

