DESPERTAR LA MENTE, PARTE 3

LIBERACION

Transcripcion

¢, Por donde empezamos? ;Por dénde debe empezar alguien
en el camino hacia el despertar?

Yo sugeriria preguntarse simplemente: «¢Quién soy yo realmente?».

Al principio, la mente agotara todas las vias posibles para intentar descubrir quiénes somos.
«¢,Quién soy yo?».

Esta pregunta lleva a la mente hacia una direccion desconocida. Dirige tu mente hacia tu interior y
observa el «yo». Para tener realmente esa experiencia de la realizacion de Dios. La
autorrealizacion. Nunca hemos salido de casa. Nunca hemos salido de casa en ningun momento
del viaje.

Y, sin embargo, el viaje parece ser necesario para la mayoria de nosotros. Un buscador genuino
no tiene un plan B. Asi que preguntate: ; quién es el yo que es consciente de los pensamientos?

Un hecho sorprendente... Yo no soy. Yo.
Entonces, ¢qué soy?

Es como un acertijo. Necesitamos ser conscientes de nuestro Ser tal y como somos en realidad.
Necesitamos investigar nuestro Ser.

Preguntate: ¢ quién soy yo?
Preguntate: ¢ quién soy yo?

La iluminacién o la liberacién no consiste en afiadir nada, sino en encontrar lo que ya esta
presente. Por lo tanto, es necesario algun tipo de investigacion. Descubre al meditador.

Descubre quién quiere meditar. La meditacion y la autoindagacién convergen en un punto
determinado, de modo que cuando descubrimos quiénes somos, la meditacion es simplemente ser
quienes somos. La meditacion es lo que somos, no lo que hacemos.

¢ De verdad quieres la liberacién?



Si de verdad quieres la liberacion, la liberacion es posible. Pero el despertar no es suficiente. Es
solo el comienzo.

¢ Qué es la liberacién?

La liberacion es la quietud definitiva. No es una experiencia, ni un estado. No se alcanza la
liberacion. Se recuerda o se despierta aquello que no se puede perder.

Despertar es vislumbrar el yo atemporal. Recordar lo que eres mas alla del juego de los
pensamientos. Pero la liberacion es el silencio después del eco. El cese.

El despertar es el fin de la busqueda. La liberacién es el fin del buscador. La liberacion no es un
nuevo proyecto para el ego. No es una agenda que cumplir.

No se alcanza siguiendo un camino lineal o unos pasos dogmaticos hasta su culminacion. Pero
esto no significa que no haya un proceso de desarrollo o una maduracion espiritual a lo largo del
tiempo. La liberacion se produce cuando nos convertimos en un puente vivo entre lo temporal y lo
atemporal, de modo que el yo limitado o separado renuncia a todos los pensamientos y acciones
egoceéntricos.

Ramakrishna Paramahansa, un venerado mistico y santo indio, utilizé la analogia de una mufieca
hecha de sal. Imagina que una mufieca de sal decide investigar el océano y, a medida que se
acerca a él, se funde con él. Se disuelve. Lo que le sucede a la mufieca de sal es analogo a lo que
ocurre cuando el yo individual se funde con el verdadero Ser: Atman o Brahman, el océano del Ser
puro.

Las tradiciones antiguas y los maestros espirituales siempre han descrito la liberacion, no en
términos de adquirir algo, sino en términos de despojarse de la ilusion, lo que da como resultado el
cese de la actividad del ego. Patanjali, el creador de los Yoga Sutras, ha dicho que el objetivo del
yoga es el cese del torbellino de la mente.

Hay muchas lentes con las que podemos mirar la liberacién, como el Advaita Vedanta, el budismo
zen, el dzogchen, el mahamudra, los sistemas yéguicos y las indicaciones que nacen de las
percepciones de aquellos que han realizado su verdadera naturaleza. En todos los casos,
encontramos una continuidad de lo relativo a lo absoluto, de la identificacion con el yo limitado a
una no dualidad cada vez mas profunda y a la encarnacion de la verdad. Comencemos nuestro
viaje con el zen.

Durante mas de mil afios, el Zen ha hablado en paradojas. Apunta a lo informe utilizando la forma,
al silencio utilizando el sonido, a la verdad a través de acertijos y a la presencia a través de la
ausencia. Una de las ensefianzas mas perdurables del Zen es una serie de diez sencillos dibujos a
tinta.

Las imagenes del buey... originarias de la China del siglo Xl y perfeccionadas en Japoén. Estas
imagenes representan a un buscador solitario y un buey, una metafora del camino sin camino
hacia la liberacion.



El buey representa nuestra verdadera naturaleza; la Mente Unica ilimitada o el verdadero Ser mas
alla del pequefio yo.

El pastor de bueyes es quien lo busca. Persiguiendo lo que no se puede alcanzar. Buscando algo
que nunca se perdié realmente. Estas diez imagenes trazan un arco que va desde la busqueda, al
hallazgo, hasta la desaparicion total del buscador y lo buscado.

No se trata de un camino en el sentido convencional. No hay pasos que seguir. No hay un fin que
alcanzar. El zen lo llama un camino sin camino.

Un retorno a lo que siempre ha sido. Oculto solo por la creencia de que estamos separados de
ello. En esta pelicula, exploramos el misterio de la liberaciéon, no como una idea, sino como un
silencio vivo y palpitante, que permanece cuando todo lo demas desaparece.

Primera parte: En busca del buey.

Comienza con la sensacion de que falta algo. Una sensacion subyacente de insatisfaccion. Hay
inquietud, un susurro en el alma, que dice que este mundo de formas, de «devenir», no puede ser
todo lo que hay. La primera imagen del pastor de bueyes muestra a un joven buscador vagando
por un bosque enmaranado. Ojos que buscan, corazén incierto.

Esta es la condicion humana. Mirar hacia fuera... Algunos buscan el placer. Otros buscan el
conocimiento y otros, la religion. Pero todos buscan lo mismo. La Verdad, el Ser, la fuente o Dios.
El fundamento del Ser. En el zen, esta busqueda no se condena. Se honra, porque incluso en la
confusioén hay sinceridad. Incluso en el vagar, el aroma del buey esta cerca.

Otra lente que nos ayuda a comprender la liberacion es el Advaita Vedanta. En el Advaita
Vedanta, el moksha o liberaciéon no consiste en obtener algo en el futuro. No se trata de lograr
algo. Es ver con claridad que no eres lo que creias ser. El yo limitado por el tiempo. Y se trata de
realizar directamente aquello que esta mas alla del mundo dualista del tiempo.

¢ Qué es el Vedanta? Como todas las preguntas de este tipo en la historia de la India, todo se
remonta a unos pocos miles de afios. El Vedanta es la fuente del conocimiento espiritual llamado
Upanishads.

Los Upanishads tienen una ensefianza central. Una ensefianza central a lo largo de todos los
Upanishads, que es conocerte a ti mismo. Tu eres la realidad suprema. Si eres ti mismo,
conoceras a Dios. ¢ Quieres conocer a Dios? No vayas a buscar a Dios ahi fuera. Ve dentro de ti.
Encontraras a Dios aqui. Cuando vayas dentro, encontraras que Dios esta en todas partes.

Una cosa que es comun a todas las diversas escuelas y maestros del Vedanta es esa maravillosa
vision de la vida humana. Todos los maestros del Vedanta ensefian la divinidad interior del ser
humano. Que somos Espiritu, que somos pura Conciencia. Somos puro Ser con un revestimiento
material y psicologico.



Los Upanishads ensenan que lo que eres es Uno sin segundo, uno sin otro. No hay nada aparte
de ti, Uno sin segundo. En sanscrito esto se llama Advaita. Advaita significa no dos; no dualidad.
Dvaita significa dualidad. Advaita significa no dualidad.

Ahora bien, la ensefianza central del Advaita Vedanta puede expresarse, afortunadamente, de
forma muy sencilla y directa. Tu eres eso. Tu y yo y todos los demas somos este Ser puro, esta
existencia ultima, el fundamento de este universo.

La dualidad parece ser la base de todos los seres vivos. Esta la persona, el yo o la entidad, y
estan todos estos objetos de percepcion, y estamos separados de ellos. Falta algo y queremos
conseguirlo para sentirnos plenos. Asi, surge un anhelo, un deseo, debido a nuestra sensacion de
incompletitud.

Asi que todos buscamos la plenitud, la integridad, la felicidad. Este es un estado de dualidad. El
estado del ego. El estado de separacion. La no dualidad es todo lo contrario. La no dualidad es

unidad, ausencia de separacién. No tienes limites. Eres ilimitado. Eres ilimitado porque no estas
separado de nada. Eres uno, entrelazado con la realidad, con el universo. No te falta nada.

La sensacion de unidad se denomina a veces «experiencia directa». Muchas técnicas y practicas
dirigen nuestra atencion hacia el campo somatico, hacia el campo sensorial, donde se podria decir
que se encuentra el campo de los fendmenos cambiantes. En practicas como la meditacion
Vipassana, se entrena a los meditadores para observar el cuerpo y la mente sin reaccionar.
Observar cdmo surgen y desaparecen las sensaciones sin aferrarse a ellas. Se observa todo:
hormigueos, presion, calor, emociones, todo esta permitido.

Aprendemos a dejar de perseguir el placer y evitar el dolor. Y cuando nos abrimos a todo tal y
como es, se produce una especie de alquimia. Empezamos a amar todo tal y como es. Incluso
amamos nuestro dolor. Asi es como empezamos a comprender la impermanencia, no como un
concepto, sino como una verdad somatica viva. Seguimos con nuestra practica hasta que nos
damos cuenta de lo que no cambia.

Solo hay una cosa que no cambia, y es el verdadero Ser, que no es una cosa. Las practicas y las
técnicas en si mismas se abandonan con el tiempo porque toda practica, toda técnica, sigue
siendo un hacer. Sigue siendo parte de la mente condicionada.

Hay muchos grados y tipos diferentes de experiencias de unién posibles, dependiendo del grado
en que el cuerpo y la mente se hayan desprendido. Pueden ir desde una experiencia sutil de
energia, presencia, felicidad, bienestar, sentimientos de amor y paz, hasta experiencias radicales,
misticas, inefables y no duales. Lo que la gente llama despertar de la Kundalini es cuando esta
energia interior es particularmente fuerte.

Cuando esta energia se alinea, se produce una sensacion de unién con todo lo que existe. Si no
sabes quién eres y tienes este tipo de experiencias de fusion, la mente se convertira casi
inevitablemente en una mente buscadora. Nace el buscador. Todas las experiencias, todo el
dolor y el placer van y vienen. Pero, ¢ quién permanece? Descubre quién permanece.



Segunda parte: Ver las huellas.

El buscador comienza a notar algo. No el buey en si, sino las huellas de su paso. Un atisbo de paz
en la meditacién. Una linea en un texto sagrado que traspasa el corazén. Un momento de quietud
en el caos de la vida. Estas cosas no son la verdad, pero apuntan hacia ella, como huellas en la
nieve recién caida.

Las huellas sugieren que algo real ha estado aqui. Algo mas alla del alcance de la mente. El
camino adquiere una nueva urgencia. Ahora el buscador ya no vaga sin rumbo. Hay un aroma en
el viento, un rastro entre la maleza. Pero ten cuidado, estas sefiales pueden convertirse en
distracciones.

Muchos confunden las huellas del buey con el buey mismo. El dedo con la luna, el mapa con el
territorio, el menu con la comida.

El problema de la vida humana, del que se derivan todos los demas problemas, es nuestro
sufrimiento. Nuestras luchas en este mundo, nuestra infelicidad, nuestra angustia existencial se
deben a que no conocemos esta verdad sobre nosotros mismos. Que somos Brahman. Somos la
realidad absoluta.

Segun el Advaita Vedanta, somos puro Ser. Esta ignorancia es la raiz de nuestro sufrimiento y, por
lo tanto, la forma de eliminar el sufrimiento, la forma de alcanzar la plenitud en la vida humana, es
eliminar esta ignorancia para darnos cuenta de lo que realmente somos.

Ahora mismo pensamos: «Yo soy este tipo, esta es mi vida y estoy luchando con ella. A veces
hago un trabajo no tan bueno, a veces un trabajo un poco mejor, y asi es como va hasta que
muero. Y luego no lo sé. O bien no existo después de eso y todo se acaba, o bien las religiones
me dicen que hay algun tipo de existencia post mortem».

El Advaita Vedanta nos dice que toda esta vida presente que parece que tenemos, y una posible
vida futura, todo eso son apariencias... no son la realidad ultima sobre nosotros mismos. No son la
verdad sobre nosotros mismos. La verdad sobre nosotros mismos es que tu eres o yo soy, todos
somos Brahman. Existencia. Conciencia. Felicidad. Infinitud.

Asi que el camino sin camino dice que ya eres un Ser ilimitado y siempre presente cuya naturaleza
es la paz y la felicidad. No necesitas hacer nada para llegar alli. Ya eres eso. Simplemente vélo y
sé eso con conocimiento.

Pero, ¢te sientes asi? ¢ Es esa tu experiencia vital? ;Se expresan tus emociones basandose en
eso0? ;Se expresa tu mente basandose en eso? ;Manifiestas ese entendimiento las 24 horas del
dia, los 7 dias de la semana? 4 Eres una expresion viva de eso?



El renombrado maestro de la no dualidad, Sri Nisargadatta Maharaj, es reconocido como uno de
los principales exponentes del Advaita Vedanta. Su enfoque no era ensenar ningun sistema, sino
guiar a los buscadores hacia la experiencia directa. Decia que no hay que confiar en las palabras y
los conceptos.

Puedes saberlo todo intelectualmente y, sin embargo, no ser libre. La verdadera realizacion no es
lo mismo que el conocimiento, es el Ser. Hizo una clara distincion entre la comprension intelectual,
que es la comprension de conceptos, y la realizacion, la experiencia directa del ser... y la
liberacion, que es la permanencia final e irreversible en el Ser, libre de patrones condicionados
inconscientes.

Al igual que Nisargadatta, Sri Bhagavan Ramana Maharshi era la encarnacion del Advaita
Vedanta. Un sabio indio que, sin predicar ni intentar atraer seguidores, guiaba a los buscadores
mas alla del pensamiento «yo» hacia el Ser siempre presente, no nacido e indivisible.

Las ensefianzas de Ramana se centran en el camino directo hacia la liberacion. No queria que
tomaramos ningun desvio innecesario. Simplemente nos dio el camino sencillo hacia la liberacion,
el camino mas facil, el camino directo. Y lo que dijo es el camino seguro. Y todo lo que tenemos
que hacer es descubrir lo que somos.

La mayoria de nosotros pensamos que somos una persona. Pensamos que somos seres
humanos. Ramana dice que no eres una persona y que en realidad no eres un ser humano.
Somos algo mucho mas grande, mucho mas profundo que esto. Eres otra cosa, algo divino, algo
maravilloso.

A esto se le llama, en este lenguaje, tu verdadero Ser o el Ser. Este verdadero Ser que somos,
todos sabemos en nuestro corazon esta verdad. Todos sabemos ya lo que somos. Bhagavan
Ramana nos dijo que el primer pensamiento que tenemos es el pensamiento «yo».

Este pensamiento «yo» se identifica como un cuerpo-mente y todos los demas pensamientos
surgen a partir de ahi. Asi que todo lo que tenemos que hacer es descubrir nuestro Ser y descubrir
la falsedad de este pensamiento raiz: «Yo soy el cuerpo-mente».

Necesitamos ser conscientes de nuestro Ser tal y como somos realmente, y para ser conscientes
de nuestro Ser tal y como somos realmente, necesitamos investigar nuestro Ser. Investigar
nuestro Ser significa que necesitamos volver nuestra mente, nuestra atencién, hacia dentro para
centrarnos en nuestro propio Ser.

Bhagavan sugiere que nos hagamos dos preguntas. La primera pregunta siempre tiene la misma
respuesta. La primera pregunta es: «¢ A quién le surgen estos pensamientos o estos
fendmenos?». La respuesta es siempre... «A mi». Y la segunda pregunta es: «¢Quién soy yo?».

Asi que preguntate: ;quién es el «yo» que es consciente de los pensamientos? Y no des ninguna
respuesta. Porque si doy una respuesta, eso seria otro pensamiento. Asi que, sin dar ninguna
respuesta, me pregunto: «;Quién soy yo?». Y simplemente permanezco. Puede surgir otro
pensamiento. Y entonces repito el proceso. Llega un momento en que los pensamientos se



vuelven cada vez menos y menos y se aquietan por completo, cuando uno experimenta el nicleo
de su naturaleza.

La meditacién es... no es meditacion. Es indagacion. Es la busqueda. Bhagavan dijo: «Descubre al
meditadory, dijo: «Descubre quién quiere meditary.

Donde indagas, de donde surge este pensamiento «yo», porque cada dia encontramos en el
suefio profundo que el pensamiento «yo» se funde en la Fuente. La Fuente donde se funde el
pensamiento «yo» es el Corazon. Y desde alli, cuando te despiertas, lo primero que surge es este
«yoy. Es lo primero que brota. Luego florece la mente. Si esta parcialmente abierta, sofiaras.
Cuando sale por completo, te despiertas. Asi que todo el proceso de creacion ocurre en tu interior.
Todos los pensamientos dependen del pensamiento «yo». Y los pensamientos crean la mente. En
esencia, el pensamiento «yo» es la mente.

Tercera parte: ver el buey.

Este es el momento de la realizacion directa. El buscador ha seguido las huellas, las ensefianzas,
los destellos, el sentido de lo real, y ahora contempla al buey mismo.

El Ser. La Conciencia Pura. La naturaleza de Buda. No conceptualmente, sino directamente. Esto
es kensho... ver la verdadera naturaleza de uno mismo. El velo se abre. Puede que sigan
existiendo pensamientos, emociones y patrones egoicos. Pero en ese momento ya no te
identificas con ellos. Ves. Y lo que ves no es una cosa, sino el ver en si mismo. En el zen lo llaman
kensho.

Ver la verdadera naturaleza de uno mismo. No intelectualmente, no como una creencia, sino como
un choque de claridad. Una limpieza de la mente que no deja lugar a la duda. El buscador ahora
sabe: «Yo no soy este cuerpo. No soy esta mente. No soy este nombre. Soy puro, no he nacido,
no estoy atado».

El propdsito del ser humano es conocerse a si mismo. No hay otro propésito. Ese es el objetivo de
la vida. La autorrealizacion es el objetivo de la vida. Conocerte a ti mismo, saber quién eres, es
para lo que has recibido este cuerpo humano. Es un potencial que, cuando lo encuentras, oh, Dios
mio, siempre ha estado ahi. Hay un lugar en ti para descubrirlo.

No esta fuera. Esta dentro. Ese es el gran descubrimiento. Y esa es toda la ensefianza de Jesus...
mi Padre y yo somos Uno. Y eso es cierto para todos y cada uno de los seres humanos. Asi que el
cuerpo humano te da acceso a la vida interior, a la paz interior. Y esa paz, por naturaleza, es un
rio que te lleva al océano que eres.

En las tradiciones antiguas, los sabios hablaban de diferentes caminos hacia la liberacién. Algunos
seguian el camino del Bhakti o el camino devocional; sus corazones ardian de anhelo, cantando al
Amado con cada respiracion hasta que el cantante se disolvia en la cancion. Otros elegian el
camino del karma yoga, el camino de la accion desinteresada, donde cada acto era una ofrenda.
Cada acto era un sacrificio del pequefio yo a algo mas grande. Y el camino directo era para
aquellos que seguian el camino de la sabiduria, de la autoindagacion.



Estos caminos no deben verse como caminos separados, sino mas bien como facetas de una sola
joya. Sadhana es una antigua palabra sanscrita que se refiere a las practicas y técnicas o
actividades que conducen a la realizacion espiritual, como la meditacion, el yoga, el gigong o
cualquier actividad o esfuerzo constante y enfocado destinado a la realizacion.

De vez en cuando, en la historia de la humanidad, surge una nueva innovacion... una técnica o
practica que crea condiciones efectivas de escape para la mente egoica. Aqui, nos gustaria
compartir con ustedes una innovacion relativamente nueva que es uno de los métodos mas
poderosos del planeta en la actualidad.

El proceso de la diada es un espejo sagrado, en el que dos personas se sientan en silencio, no
para arreglar o ensefar, sino para escuchar y comunicarse con el Ser completo. El testigo dice:
«Dime quién eres». Dime quién eres. El que pregunta se vuelve hacia su interior, no hacia las
ideas, sino hacia la experiencia directa del ser.

No es una conversacion. Es una comunion.

Cuando indagamos en el verdadero Ser, lo primero que vemos es el yo falso. Comienza el proceso
de limpieza y todas las historias inconscientes, creencias, samskaras o patrones condicionales
salen a la superficie para ser observados sin reaccion. A medida que se desarrolla el proceso, la
mente se prepara para el despertar a través de la concentracion y la rendicion profunda, y se
alcanza una especie de claridad sensorial. Lo que no se puede expresar con palabras comienza a
brillar entre las palabras... susurrado en el silencio, entre dos corazones.

En el Samadhi Center y en la iniciativa Awaken the World. He explorado muchas técnicas
diferentes a lo largo de los afios y he descubierto que la técnica mas eficaz para provocar
especificamente el kensho de la manera mas rapida es esta técnica de diada de Charles Berner.

Charles Berner combind el rigor de la tradicidn zen, las sesiones zen, en las que se realizan
periodos muy rigurosos de meditacion zen. En el zen se trabaja con koans, el mas famoso es
«¢,Quién soy yo?». El combiné el koan «¢Quién soy yo?» y la autoindagacion que proviene de
maestros vedanta como Ramana Maharshi, con la técnica de la diada que se utiliza en la
psicologia moderna.

Asi que uni6 estos mundos y creo este proceso de diada. Hay una intensidad en esta técnica que
es muy dificil de lograr en las practicas de meditacion tradicionales. El objetivo de una diada y el
objetivo de la autoindagacion en general es despertar a nuestra verdadera naturaleza. Asi que se
podria decir que el objetivo es descubrir quiénes somos, el verdadero Ser mas alla del nombre y la
forma.

Mi maestro favorito, Dogen, decia que la meditacion es el abandono de la mente y el cuerpo. Y es
lo mismo que ocurre en la autoindagacion, hay un abandono de la mente y el cuerpo. ¢Y quién
queda? Cuando la mente y el cuerpo se han abandonado, ¢ quién es el que queda?



Descubri que estas parejas son la experiencia mas poderosa que he visto nunca para las
personas que despiertan ante mis ojos. E incluso en mi propia experiencia, descubri que las
parejas me ayudaban a verificar en qué punto de mi camino me encontraba. Y podia ver
inmediatamente si estaba hablando desde la persona o si estaba hablando desde el «yo» de mi
verdadera naturaleza.

Cuarta parte: Atrapar al buey.

El ego espiritual puede surgir disfrazado. Y es necesario profundizar en nuestra rendicién. El fuego
de la realizacion se ha encendido. Pero los vientos de la costumbre adn adllan. El buey ha sido
visto, pero no viene por voluntad propia. El viejo yo se aferra a su reino, aun sabiendo que su
reinado esta llegando a su fin. Los pensamientos surgen como olas. Los habitos, los miedos, las
identidades, todos regresan para reclamar el trono.

Esta es la lucha tras el despertar... la friccion sagrada entre conocer la verdad y vivirla. El
buscador intenta agarrar al buey, aferrarse al atisbo, permanecer en quietud, pero el propio
esfuerzo se convierte en otra trampa. En esta etapa, muchos se pierden. Algunos construyen
santuarios al atisbo, confundiendo el recuerdo con la realidad. Otros se dejan seducir por el ego
espiritual, que viste ropas de humildad pero en secreto desea ser visto como despierto.

El buey de la mente no puede ser capturado por la fuerza. No se doma con esfuerzo, sino con
rendicién. Con el tiempo, comienza un ritmo. El buey se resiste menos. La busqueda se suaviza.
La conciencia se profundiza y la linea entre ambos comienza a difuminarse. Atrapar al buey es
dejar de perseguirlo, darse cuenta del control de la mente y confiar en la mano invisible de la
gracia.

El camino se convierte en una paradoja. Hacer menos. Ser mas. Hacer sin hacer. El buey y el
buscador comienzan a moverse como uno solo.

En las verdaderas ensefianzas no duales, despiertas a quien realmente eres. Si. Y luego lo
celebras continuamente. Reconoces conscientemente ese reconocimiento una y otra vez, hasta
que se vuelve mas real, mas tangible, mas palpable, mas innegable que tu realidad de ser un ser
humano.

La mayoria de las personas creen y sienten que son una mezcla de pensamientos, imagenes,
sentimientos, sensaciones, percepciones, actividades, relaciones, etc. Y estamos tan involucrados
con el contenido de nuestra experiencia que descuidamos o pasamos por alto nuestro Ser esencial
e irreducible.

Para reconocer nuestro Ser esencial, las tradiciones espirituales elaboran caminos por los que
podemos rastrear nuestro camino a través de las capas de la experiencia hasta reconocer nuestro
Ser esencial. Ahora, habiendo reconocido nuestro Ser esencial, no hay ningun otro lugar al que ir.

Una vez que hemos reconocido nuestro Ser esencial, ya no es necesario seguir estos caminos o
practicas que nos llevan de vuelta a nuestro Ser. Podemos empezar con nuestro Ser, pero no



terminamos ahi. Asi, en el camino sin camino se reconoce que, en realidad, no hay distancia entre
nuestro yo y nuestro Ser.

Para muchas personas que tienen un despertar... parece haber una sensacion de comprender la
broma cdsmica. El despertar parece a la mente como un misterio, y hay algo que necesita ser
descubierto. Y el informe que nos llega de las personas en ese momento, especialmente, es la
sensacion de «4,como puede ser tan sencillo?». Es ridiculamente sencillo. Es tan simple que la
mente siempre lo pasa por alto. Y solo cuando la mente realmente se rinde, es tan obvio lo que
SOmos.

De alguna manera, se produce un cambio hacia la conciencia. Se ha hablado mucho sobre el
despertar y hay muchos libros, sutras, ensefianzas y videos de YouTube sobre este tema. Y todos
apuntan a algo tan simple, tan evidente, que siempre esta ahi.

Es casi absurdo. Asi que hay una absurdidad en buscar algo que esta siempre presente.

Ramana Maharshi, o Bhagavan para sus seguidores, utilizé una analogia sencilla pero profunda
para describir el despertar espiritual. Describid el despertar como desenchufar un ventilador. El
ventilador es el impulso de la mente condicionada que perpetua el pensamiento del «yo» y la
identificacion con el personaje. Al igual que un ventilador sigue girando después de desenchufarlo,
el condicionamiento de la mente y los patrones habituales e es persisten después del despertar.
En el momento del despertar o kensho, ya no hay identificacion, ni testigo, ni testigo.

Pero después de este atisbo de despertar, la mente volvera en algiin momento. Y a menudo hay
una sensacion de que lo tenia. Pero luego lo perdi.

Despertar a algo no implica ser la expresion viva de ese algo. Solo significa que has alcanzado un
pico y luego vuelves al estado predeterminado. Algo puede cambiar.

Pero, fundamentalmente, seguiras viviendo tu vida basandote en el condicionamiento. Asi que, en
el Neo-Advaita o en estos circulos no dualistas, tu eres el Ser. Es genial.

Despiertas la conciencia. Eso es hermoso. ;Y luego qué? ;Eres esa expresion viva? No, eso
requiere practica. Requiere eliminar el condicionamiento profundamente arraigado, las vasanas,
aquello que hace que volvamos a nuestro estado predeterminado. Y por eso escucho
continuamente... Oh, tuve una experiencia iluminadora. Y luego volvio el ego.

Las vasanas o tendencias latentes de la mente son las que desencadenan los samskaras, que son
los viejos patrones de habitos de la mente que operan inconscientemente después del despertar.
Hay un proceso de encarnacion que ocurre a medida que permanecemos continuamente en la
presencia. No hay nada que hacer excepto darse cuenta de la verdad cada vez mas
profundamente a medida que los patrones inconscientes salen a la superficie. Después del
despertar, surge una nueva forma de sadhana... una sadhana sin ningun hacedor, que se podria
llamar sadhana no dual. Esta forma de sadhana no esta separada de la vida. Es la vida misma.



Ramana dijo que a través de la vigilancia continua, aprendemos a no volver a enchufar el
ventilador. Pero no se trata de vigilancia en el sentido habitual. No es una vigilancia para hacer
algo, sino simplemente una vigilancia para permanecer como el Ser. Un punto significativo en el
camino sin camino es cuando no tienes preferencia por un estado u otro... cuando puedes mirar
directamente a la mente sin resistirte a ella y sin quedar atrapado en ella. Permitir que el cuerpo y
la mente sean exactamente como son.

El simple hecho de preguntarnos «¢quién soy yo?» nos permite llegar a algun tipo de comprension
conceptual de lo que somos y o que no somos. Pero eso no resuelve realmente el problema.
Necesitamos ser conscientes de nosotros mismos tal y como somos en realidad. EI camino de
Bhagavan es un camino muy, muy sencillo. Es extremadamente profundo. Es lo ultimo. Es la
disolucion completa de nuestro yo como individuo separado. Y, cuando nos disolvemos, volvemos
a lo que realmente somos, que es el Ser infinito y eterno, que es la Conciencia pura. Pero decirlo
con palabras no es suficiente. Tenemos que experimentarlo por nosotros mismos.

El objetivo del despertar, la autorrealizacion o la realizacion de Dios, o la iluminacién, o moksha, o
la liberacién, o samadhi, sea cual sea el camino, el objetivo final es la Unidad. La Unidad. La
unidad de la experiencia, la unidad de la conciencia, la unidad del Conocimiento con mayuscula.
No se trata solo de que haya leido en un , un libro, que soy divino, o de que haya oido a alguien
decirlo y lo sepa intelectualmente, sino de que lo sé por experiencia. Y eso es el despertar.

Parte cinco: Domar al buey.

¢, Quién es el que doma y qué es lo que se doma? El buscador comienza a ver que el buey nunca
estuvo separado. Que cada paso del viaje era el verdadero Ser jugando al escondite consigo
mismo. El que sostiene la cuerda y el que es guiado no son dos.

En la quinta etapa, la luna de miel con el despertar ha terminado. Ya no se trata de la claridad
pristina del kensho, sino de la disciplina y la integracion en la vida cotidiana. Para muchos,
después del despertar se abre un terreno espiritual sin nombre. Un terreno en el que se excavan
las sombras, se enfrenta el dolor, la tristeza, la resistencia y la falta de sentido, mientras las
vasanas y los samskaras siguen surgiendo en el presente.

Cuando hablo del posdespertar, hay una serie de puntos importantes que hay que mencionar a las
personas. Uno es que puede sorprender la cantidad de trabajo con las sombras que hay que
hacer, la cantidad de trabajo emocional que hay que realizar para integrar realmente ese cambio
inicial de identidad.

También me parece importante sefalar a las personas que gran parte de esto tiene que ver con
confiar en tu propia intuicion, esa intuicion que va mas alla de los pensamientos, mas alla de los
conceptos. Cuanto mas avanza este proceso, mas confias en esa intuicion y mas sabes cuando es
el momento de trabajar especificamente en tus creencias, en tus emociones, o si es el momento
de seguir simplemente permitiéndote rendirte al proceso.

Asi que puede ser un poco como un baile que aprendes con el proceso mismo... hay momentos en
los que es importante hacer un trabajo intencional. Es importante hacer una indagacion intencional



0 una autoindagacion, y hay momentos en los que simplemente tenemos que sentarnos y dejar
que el proceso nos supere.

Asi que para tener este tipo de absorciones, este tipo de samadhi profundo, este tipo de
discontinuidades profundas, profundas e innegables del flujo de la conciencia, necesitas una
rendicion incondicional. Si un iceberg tiene un 10 % por encima del agua y un 90 % por debajo de
la superficie, y le digo al iceberg: «Por favor, rindete», se rendira un 10 %, porque eso es todo lo
que conoce. Entonces, ¢qué necesitas?

Primero hay que reconocerse a uno mismo por debajo de la superficie. Elevarse ligeramente hacia
la superficie, derretirse hacia el centro de la conciencia, hacia la conciencia suficiente. Y entonces
podras rendirte incondicionalmente. Y tendras el tipo de rendicion que hace posible estas
experiencias «sin experiencia», que es una absorcion absoluta, digamos... una absorcion en la
disolucion completa de todo. Pero entonces algo volvera o parecera volver. Y ahi es donde tienes
que prestar atencion, explorar e indagar.

Se dice que cuando el alumno esta preparado, aparece el maestro. El maestro puede adoptar
muchas formas, y es importante comprender el lugar que ocupan los maestros o gurus en el
camino sin camino. No rechazamos al maestro cuando aparece, y al mismo tiempo no nos
volvemos dependientes, ni lo idolatramos ni proyectamos en él.

En sanscrito, el término guru proviene de la raiz «gu», que significa oscuridad o ignorancia, y «ru»,
que significa eliminador de esa oscuridad. Un guru es aquel que nos guia en el camino hacia la
liberacion.

Un verdadero guru o maestro solo tiene un objetivo. El maestro te sefalara directamente a tu
propio Satguru, o tu propio guru verdadero, que es la conciencia misma. Asi que es cierto...

Cuando el alumno esta preparado, aparece el maestro, pero cuando el alumno esta
verdaderamente preparado, el maestro desaparece y se toma conciencia de que la conciencia es
nuestro verdadero Ser. Es en esta etapa de la quinta imagen del pastoreo de bueyes cuando
desaparece la dependencia de las ensefianzas y las indicaciones de los maestros externos. Y esto
no significa que no tengas un maestro o que no utilices las ensefianzas en tu vida.

Pero ahora todas estas indicaciones simplemente apuntan a la Conciencia misma, que esta
siempre presente. Una vez que comenzamos a amar la conciencia por encima de todo, o se podria
decir que amamos lo divino o a Dios por encima de todo, entonces ya no necesitamos
pensamientos, indicaciones o ensefianzas. No tenemos que deshacernos de los pensamientos,
sino que vemos a través de ellos.

Dejamos de interesarnos por ellos. Dejamos de reaccionar y creer en nuestros pensamientos, y
vemos todos los pensamientos y sensaciones como vacios de Ser.

La trampa aqui es sultil pero insidiosa. Es creer que ya has terminado. Es confundir una mente
tranquila con una mente libre. Es muy comun aferrarse al recuerdo del despertar en lugar de estar
en la experiencia directa. En la quinta etapa, no hay nada que podamos forzar. Se trata de una
presencia constante, firme, suave, inquebrantable. Ramana lo llamé vigilancia.



Krishnamurti dijo que la capacidad de observar sin evaluar es la forma mas elevada de
inteligencia. Aqui vemos a través de la mente evaluadora, que se basa en el pasado, en la
memoria. Vemos a través de las preferencias de la mente, que se basan en los patrones de deseo
y aversion.

En lenguaje cristiano, se podria decir que entregarse por completo significa hacer el viaje de mi
voluntad a la voluntad de Dios. En lenguaje yoguico, se podria decir que cuando la energia se
mueve mas alla del sexto chakra, el centro de mando, en su camino hacia el chakra coronario, se
produce la rendicion de la voluntad personal a la voluntad divina.

Meister Eckhart dijo: «Entrega tu voluntad completamente a Dios y, a cambio, él te dara su
Voluntad tan plena y sin reservas que se convertira en tu propia voluntad».

Sexta parte: Llevando el buey a casa.

Ya no hay lucha. La cuerda esta suelta. El pastor canta. El buey camina por si solo. El camino no
requiere esfuerzo. El destino se ha olvidado. Surge la alegria. No la alegria de la ganancia, sino la
alegria que fluye de la permanencia en uno mismo. Sat-chit-ananda... la dicha que fluye de una
mente indivisa. Una mente en la que el yo pensante ha cedido el paso.

La mente ya no domina. Sin embargo, no se niega. Los pensamientos van y vienen como pajaros
en un cielo abierto. Los sentimientos surgen y desaparecen como olas. Pero el océano sigue en
las profundidades. Esto aun no es la liberacion definitiva, pero el Ser es ahora un companero de
confianza. Saborear la verdad ya no es algo excepcional. Es el mundo tal y como surge. Hay
menos separacion o juicio entre esto y aquello, y se permite que caminos aparentemente
separados y contradictorios coexistan sin resistencia, sin problemas. La vida se convierte en un
solo sabor; cada vez mas no dual, integral y encarnada, a medida que uno se alinea con la
inteligencia interior. El campo pranico, o Espiritu consciente que baila como todas las cosas.

Hay una inteligencia en el universo. Y si estamos abiertos a ella, fluira a través de nosotros de la
misma manera que la inteligencia muestra a las orugas como convertirse en mariposas y a las
semillas cémo brotar y convertirse en arboles, y a los arboles cémo dar fruto. De alguna manera,
hay un conocimiento. Para mi, fue realmente una bendiciéon encontrarme aqui. Encontrarme aqui
con el corazon lo suficientemente abierto. Y es una pregunta que me hacen mucho, ya sabes...
Eres cientifico. Eres académico. ; Como puedes tener fe en Dios desde una perspectiva cientifica?

Y para mi, en realidad no es un dilema ni un conflicto en absoluto, porque la verdad de la ciencia
es tan buena como sus herramientas. Y eso esta bien, siempre y cuando la ciencia no intente
entonces reclamar jurisdiccion sobre aquello para lo que no tiene herramientas para medir. Y ese
es el ambito de la espiritualidad. Y asi, lo que tienes son personas... sabios, santos, yoguis, rishis,
misticos que realmente desarrollaron sus propias herramientas.

No son probetas ni mecheros Bunsen, ni telescopios ni microscopios. Desarrollaron herramientas
para ir hacia dentro. Y lo que descubrieron en su interior, en algunos casos, coincidia con lo que
nos ensefan las herramientas cientificas. Hoy en dia siempre resulta curioso escuchar a la ciencia
occidental, entre comillas, descubrir algo que las escrituras védicas llevan miles de afios



diciéndonos. La idea de que todos estamos interconectados, que no estamos separados, que esta
separacion es una ilusién. Asi que hoy hablamos de entrelazamiento cuantico. Hablamos de la
teoria de cuerdas.

El objetivo mas elevado del nacimiento humano, de la experiencia humana, es conocer la verdad
de quiénes somos. Tener realmente esa experiencia de la realizacion de Dios, la realizacion del
Ser, no solo de forma intelectual o académica, sino tocar y conocer realmente esa verdad de uno
mismo, esa divinidad de uno mismo, esa inseparabilidad de uno mismo del divino, del universo.

No se trata de elegir entre ciencia o religion, esto o aquello. Se trata de esto Y aquello. Las
particulas cuanticas viven en superposicion. Son esto y aquello hasta que se miden.

En términos espirituales, antes de que surja un pensamiento, no eres nadie y eres todo el mundo.
Tanto la forma como el vacio. En cuanto dices «yo soy este cuerpo e », «yo soy este papel» o «yo
soy iluminadoy, colapsas el campo en el ego, se elige la mascara y la obra comienza de nuevo.

Séptima Parte: El buey olvidado, el yo solo.

El buey se ha ido. Ya no hay necesidad de buscar. No queda nada que domesticar. No hay
cuerda, ni jinete. Inmovil. No nacido. Sin nombre. Incluso la idea de la iluminacién se desvanece.
Esta es la etapa de la que hablan los sabios en acertijos y que los misticos transmiten a través de
su silencio. Ramana lo llamoé el Corazén, Nisargadatta lo llamé el Absoluto. El zen lo llama no
mente. No hay quien hace, ni quien piensa. No queda nadie a quien despertar. Solo este
conocimiento vasto, desnudo, directo, ajeno al auge y la caida de los mundos.

Cuando despertamos a algo, es como si descubriéramos la realidad de nuestro Ser. Pero
despertar no es suficiente. Es solo el comienzo. Cuando la intencién vuelve sobre si misma, lo
primero que reconoceras es: «Oh, hay algo diferente aqui». Por primera vez, no vas hacia la
objetividad, hacia los objetos.

Asi que habra un conocimiento innato de la conciencia de ti mismo. Como si simplemente lo
supieras. Lo sabes en un nivel, mas alla de la mente, completamente mas alla de la mente.

Y no es algo que puedas dudar. Simplemente lo sabes. ; Coémo traducira eso la mente, tu
vehiculo?

Normalmente es como una sensacidon de amplitud, una sensacion de vacio, una sensacion de
bienestar o tranquilidad, o simplemente una especie de conocimiento innato mas alla de la mente.
Es como si te reconocieras a ti mismo en tus pensamientos por primera vez. Antes te referias a i
mismo como un objeto, como un ego, como una persona, y ahora estas descubriendo tu
subjetividad, quién eres realmente.

Cuando conectas con ello, es innegable que has tocado algo que nunca ha sido afectado por
nada. Que no envejece, no muere, no ha nacido. Ese conocimiento innato que no se puede
transmitir con palabras es el primer tipo de reconocimiento que suelen tener los buscadores.



Y luego, a medida que lo van asimilando y familiarizandose con ello, comienza a irradiarse como
una sensacion de espacio, ingravidez, ligereza, un sutil deleite que luego puede convertirse en
alegria o felicidad. Una especie de amor... Que son cualidades fundamentales muy importantes.

Porque incluso cuando te reconoces a ti mismo, la mente interviene y aleja tu atencion. Pero si
tienes una sensacioén de bienestar, de amor y alegria, sera mucho mas facil madurar y descansar
en ti mismo que si se trata solo de una conciencia de ti mismo seca y vacia. Este tipo de sadhana
no dual no requiere ningun tipo de imaginacion. No requiere el uso de la mente para nada. No.
Tienes que dejar ir todo.

Deja ir la imaginacion. Deja ir la mente. Deja ir al que quiere rendirse. Deja ir el esfuerzo. Deja ir la
falta de esfuerzo. Deja ir el dejar ir. Es como morir conscientemente mientras sigues vivo.

No es tener miedo a enfrentarse a la muerte existencial, aunque no estés muriendo literalmente.
Cuando te vas a dormir por la noche, entras en esta discontinuidad cada noche, en el sueino
profundo, cada noche. Pero lo haces inconscientemente. Ahora tienes que hacerlo
conscientemente. Y esa es la diferencia.

Estamos hablando de la practica no dual. La practica no dual es muy diferente de la practica
dualista, porque la practica no dual no implica que falte algo, que necesites obtener o prestar
atencion a algun objeto. Se trata simplemente de reposar o descansar en tu propia Fuente, en tu
propio Ser, simplemente siendo... sin hacer nada. Volviendo la flecha de la atencién hacia ti
mismo. Descansar en la conciencia, en tu propio Ser. Asi que esto no es una practica. Es una
practica sin practica. Y es muy necesaria.

Octava parte: Olvidarse tanto del yo como del buey.

El circulo, el sagrado Enso... no es la nada, sino todo lo que no se puede captar. El vacio
luminoso, o un vacio que baila como todas las cosas. El lugar donde el pensamiento «yo» se
disuelve para siempre. En el zen se dice que no hay nadie que alcance nada y que no hay nada
que alcanzar. Esto no es un final. Es la desaparicion de la necesidad de comienzos y finales.
Despierta como aquello que nunca nacio.

En la no dualidad, lo que mas nos preocupa son las tres ultimas etapas. Las tres ultimas
imagenes... en la octava. No es nada. Es solo una imagen vacia. No hay nada ahi. Y para muchas
tradiciones espirituales, tradiciones no duales, eso es la cima. Es como si fueras mas alla de toda
dualidad y encontraras la disolucion verdadera y absoluta. Encuentras lo que hay mas alla de la
luz de la conciencia. Encuentras la luz sin luz. Encuentras lo no manifestado, lo no nacido. Esto es
hermoso, pero... pero esta es la octava imagen. Todavia quedan la novena y la décima imagen.

Novena Parte: Regreso al origen.

T. S. Eliot dijo: «No cesaremos en nuestra exploracion, y al final de nuestra exploracion llegaremos
al lugar donde comenzamos y conoceremos ese lugar por primera vez».



En el zen hay una ensefianza llamada «montanas y rios». Al comienzo del camino, las montafias
son montafas y los rios son rios. Tras alcanzar cierta comprension, las montafias dejan de ser
montafas y los rios dejan de ser rios. Pero tras la liberacion total, las montafas y los rios son.

El concepto de montafia y rio ha sido abandonado. El filtro ha desaparecido, revelando la gran
realidad. La montafia, el rio... se revelan como Shiva. El gran maestro tibetano no dual
Longchenpa dijo: «Todo surge como el juego de la conciencia».

El noveno muestra el mundo sin nadie en él, lo que significa que ya no te refieres a ti mismo en
relacion con nada. Ni con un yo, ni con la conciencia, ni con nada. Eres una intimidad completa sin
fundamento. No necesitas referirte a ti mismo como nada. Ni siquiera como un yo, ni siquiera como
un yo trascendental. Nada en absoluto. Eres libre de todo tipo de referencias a ti mismo.

El mundo continda sin ninguna referencia a si mismo. Se desarrolla de la forma que necesita.
Toda la realidad simplemente juega. Un pajaro canta, una hoja se mueve con el viento, un perro
ladra. Una persona habla. Se produce una supernova en el espacio. No hay necesidad de tener
ninguna referencia a ti mismo como identidad, como persona. Ni siquiera una trascendental.

Décima Parte: Entrar en el mercado con las manos abiertas.

El misterio de la no dualidad alcanza su culminacién en la décima imagen. Liberarse mas alla de la
libertad y la esclavitud es permanecer en tu verdadera naturaleza, que nunca estuvo atada.

Pero entonces, el mayor cambio, la mayor transformacion, tiene lugar en la décima imagen, que
muestra el mercado y al granjero de vuelta al mercado. Esto es muy importante, porque de lo
contrario creeriamos que tenemos que ser santos para manifestar y encarnar algun grado de
realizacion y comprension, lo cual no es el caso. Eres libre de hacer lo que quieras. Y como
puede cualquier tipo de expresidn no ser una expresion de eso?

Asi que, a pesar de lo que hagas, todo fluye... no importa. Eres libre. ; Ddnde se encuentra la
realidad sino aqui, en este momento, en tu experiencia actual? ;Qué otra cosa podria ser? ; Como
no vas a ser una manifestacion pura de la realidad? Sea cual sea tu manifestacion.

Moksha, salvacion, nirvana, liberacion, autorrealizacion, satchitananda, libertad, nirvana,
iluminacion, manonasa, etc., son solo conceptos.

¢, Qué significan para ti? Tienen significado porque crees que estas atado. Tienen significado
porque crees que eres ignorante. Elimina a aquel que cree. Elimina ese «yo» y veras
verdaderamente.

Pero mientras exista la esclavitud, existira la libertad, o el concepto de libertad, o el anhelo de
libertad. Cuando eres libre, estas libre tanto de la esclavitud como de la libertad. Cuando estas
liberado, estas liberado tanto de la liberacion como de la esclavitud, porque son una interaccion



dualista, interdependientes, que coexisten. La liberacién lo es todo. No hay vida sin liberacion. No
hay alegria sin liberacién. No hay libertad sin liberacién. Pero en algin momento, incluso la
liberaciéon queda atras porque es un concepto. Nos interesa la experiencia cruda y directa. Como
dice el refran, nunca debemos confundir el dedo con la luna. El dedo apunta a la luna. Pero no es
la luna.

Ser libre mas alla de la libertad no es elevarse por encima del mundo, sino caminar descalzo por él
sin nada que ganar y todo por dar. Permitanme dejarles con una historia... no como una
ensefanza, sino como un guifo del misterio.

En un bullicioso mercado donde lo sagrado y lo mundano se mezclan sin separacion, un hombre
se acerca a una figura extrafia. De barriga redonda, ojos radiantes, vestido con harapos y riendo
sin motivo alguno, es Hotei, el lamado Buda sonriente. No es un maestro, sino un signo de
interrogacion.

El hombre se inclina ligeramente ante esta figura. Reconoce algo en Hotei. Por favor, le dice,
«¢,Cual es el significado del Zen?». Hotei da un paso adelante, sonriendo ampliamente. Abre los
brazos y atrae al hombre hacia un abrazo calido y completo. Sin palabras, solo la intimidad
absoluta del momento presente.

El hombre exhala profundamente. En lo mas profundo de su ser, algo se suaviza. Surge otra
pregunta... «;,Cual es la sabiduria mas elevada?». Hotei no dice nada. Se inclina, levanta su vieja
bolsa de tela, se da la vuelta y se aleja entre la multitud sin mirar atras, hasta desaparecer.

Esa fue su respuesta. Un abrazo, una partida. Presencia y desaparicion. La plenitud del amor, la
libertad del desapego.

Este es el camino sin camino. No hay que entenderlo, hay que vivirlo.



	Despertar la mente, parte 3 LIBERACIÓN

